Hommage a Jacques Chopineau (1936-2015)
et Extraits de ses réflexions sur la lecture de la Bible

Le 23 juin j'ai recu un mail d' “Esprit d'avant” me donnant cette nouvelle : «Jacques Chopineau,
fondateur de Esprit d'Avant nous a quittés le 10 Décembre 2015. Que sa mémoire soit vive pour
tout ce qu'il a été, pour tout ce qu'il nous a donné. Vous trouverez ci-joint quelques écrits signés
de ses amis, a sa mémoire : Hommages a Jacques Chopineau 1936-2015 »

J'avais déja remarqué il y a une douzaine d'années, grice a ce qui figure de lui sur
http://prolib.net/pierre bailleux/217.bible.htm combien il y avait d'échos avec ce que disait
Jean-Marie Martin. Puis j'ai trouvé ses articles dans Jacques Chopineau sur espritdavant en
découvrant avec joie que plusieurs auteurs d'Esprit d'avant étaient de fideles auditrices de J-M
Martin : Catherine Luuyt, cofondatrice d'Esprit d'avant, Sabine Gayet et Cécile du Temple.

Dans les extraits que j'ai mis ici, il y a beaucoup d'échos par rapport a ce que dit J-M Martin. Je
n'en cite qu'un. Lorsque J Chopineau évoque 1'eau du rocher au désert (Ex 17,5-7) il remarque :
« A ceux qui tentent de sortir de I'esclavage du quotidien, la question est posée de savoir quelle
source les alimente. Quel rocher les accompagne ? Non pas seulement: quelle la ligne de ton
horizon ? que places-tu devant toi ? Mais : ot puises-tu ton eau ? d’ot tires-tu l'eau vive qui te
permet d’'avancer ? » Comme le dit J-M Martin, c'est la question "Ou ?" qui est la bonne question
(La question « Ou ? » chez Jean. La distinction intelligible/sensible interdit une vraie symbolique).

Christiane Marmeéche

Qui est Jacques Chopineau ?

J. Chopineau a enseigné I'hébreu et la Bible a I'Institut Martin Buber (Université libre de
Bruxelles) et a la Faculté de théologie protestante de Bruxelles. Ses années d'études (Montpellier,
Genéve, Strasbourg, Jérusalem) et de voyages l'ont amené a s'interroger sur ce que signifie
aujourd'hui lire la Bible dans les lieux les plus divers de notre monde : « Il est urgent de quitter
les discours spécialisés et tenter de dire, en termes intelligibles par tous, pourquoi cette lecture
est -en cette époque de fin des temps modernes- une tache essentielle.»

Dans Le promeneur et la boussole -pour un christianisme non dogmatique (1986), il disait :

« Lorsqu'on tente d'enfermer la vérité dans des définitions, cela produit une orthodoxie. Mais
pour le disciple, la vérité est une qualité qui ne peut étre appréciée qu'en termes de saveur. Toute
théorie est grise, comme la vérité devenue orthodoxie. C'est ce que, parfois, on appelle théologie.
Mais la sensation est verte, comme la saveur de la qualité. La théologie devient alors une théo-
esthésie. Le retour aux sources est un retour au vert »

Hommage de Sabine Gayet.

Cher Jacques.

Tu étais un monde. Un monde de connaissances, de langues et de langages, de signes et de
symboles.

Et tu étais un acces a ce monde.

Te perdant, nous perdons cet acces a ce monde, quoique pas vraiment car ce que tu nous as fait
entrevoir, ce savoir du fond des ages, ces sagesses anciennes, nous ne pourrons que continuer a
les rechercher, a travers les Ecritures et tes propres écrits sur Internet ou en livres.

Ce que nous n’entendrons plus, sinon dans notre mémoire, ce sont tes fortes déclamations en
hébreu, une langue qui nous dépassait, mais dont la puissante musique nous ébranlait. Et que


http://www.espritdavant.com/Donnees/Structures/79255/Upload/569264.pdf
http://prolib.net/pierre_bailleux/217.bible.htm
http://www.espritdavant.com/DetailElement.aspx?numStructure=79255&numElement=40806&numRubrique=463014
http://www.lachristite.eu/archives/2013/11/04/28360581.html

Hommage a Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 2

dire de tes rires et tes jubilations lorsque les textes te livraient des jeux de mots qui nous
échappaient quant au sens, mais nous ravissaient quant aux sons... lorsque tu les distillais de
toute ta puissance.

Je me souviens aussi de la facon dont tu disais la poésie, qu’elle soit allemande, espagnole,
francaise, arabe... Tellurique était ta voix, quels que soient les mots et les langues, auxquels tu
donnais puissance et souffle.

Tu y étais plus a l'aise je crois que dans le quotidien, comme I’Albatros lorsqu’il est condamné a
marcher. Et tu étais parfois un peu rude. Deux d’entre nous s’étaient laissées séduire par
lapprentissage de I'hébreu. Lorsque tu nous «corrigeais», de ta voix forte, nous nous
demandions si ce verbe n’était pas a entendre dans son double sens.

Erudit et expert de tous les ages de cette langue que, tout jeune, tu avais appris d’abord tout
seul, opiniatrement, tu savais aussi interroger ton temps, la marche de I'Europe notamment, qui
te faisait surfer sur le Net —et donner ton analyse.

Ton regard, fixé au-dela du moment, allait 1a ot nous ne pouvions aller, c’était un peu un
regard de prophéte, analogue peut-€étre au regard de ceux que tu aimais et décryptais pour nous,
les Isaie, les Amos, les Jonas.

Merci a toi, Jacques, pour tout ce que tu nous as apporté.

Merci a Catherine qui nous a permis de te rencontrer.

Te voila délivré d’un corps qui t’a fait beaucoup souffrir ces dernieéres années et je pense que,
tel Du Bellay, «...pour t’envoler vers un plus clair séjour/Tu as au dos ’aile bien empennée». Un
plus clair séjour ou résident la Sagesse, la Justesse, la Justice, '’Amour.

Tu nous quittes mais tu restes avec nous, comme ceux que I’'on aime. Je parle au nom de tous
ceux que tu sais.
Au revoir, Jacques.

Sabine Gayet
| — Deux extraits d'articles d'Esprit d'avant

1) La langue et les langues

Une langue est une maniere d’étre au monde. Une maniere de sentir, de penser, de découper la
réalité... Bref, une manicre unique de voir ce monde qui nous entoure. Alexandre de Humboldt
disait que ’ame d’un peuple vit dans sa langue. Vers la méme époque d’ailleurs, un autre
penseur (Fichte) affirmait : La langue d’un peuple, c’est son ame. C’est ce que beaucoup,
aujourd’hui, semblent avoir oublié.

Comme on sait, une langue ne se réduit pas a un lexique et une grammaire. Une langue est le
véhicule d’une sensibilité, d’une vision du monde, d’'une manic¢re de penser. Apprendre une
langue —apres s’étre familiarisé avec un vocabulaire et des régles grammaticales- c’est découvrir
une autre maniere, non seulement de s’exprimer, mais une autre maniere d’étre au monde.

C’est folie de réver d’une langue partout diffusée et qui —peu a peu- remplacerait les langues
par un idiome unique. Ce serait peut-étre propice aux affaires, mais désastreux pour les cultures
humaines.

De fait, une langue qui meurt est un appauvrissement de I’humanité : un regard qui disparait,
une oreille qui se ferme. Dans ce cas aussi, nous sommes riches de nos différences. D’ailleurs,
langue tres diffusee ne signifie pas langue supérieure. Cependant, dans une culture ou, souvent,


http://www.lachristite.eu/
http://www.espritdavant.com/DetailElement.aspx?numStructure=79255&numElement=102241

Hommage & Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 3

la qualité est mesurée en termes de chiffre des ventes, le nombre des locuteurs fait la vertu de la
langue.

Parler mal sa langue revient a déformer sa propre perception du monde ambiant. Les jargons
sont de faibles lorgnettes, parfois divertissantes mais toujours déformantes. Tel jargon a la mode
est aussi loin d’un corps véritable que I’épouvantail est loin du corps qu’il est censé représenter.
Bien des professionnels de la parole (a la radio comme a la télévision) semblent 1’avoir oublié...

Une langue est comparable a un corps vivant. Certains mots viennent du cceur, d’autres
viennent de la téte ou du ventre... De 1a, cette ancienne conception de la langue comme un corps
formé par tous les mots d’une langue. Dans ce schéma, le Nom divin est per¢u comme une
couronne a la téte de tous les autres mots (ce nom est d’ailleurs appelé « couronne » en araméen :
taga). C’est le nom qui est « au-dessus de tous les noms ».

Une telle conception, si elle n’est pas actuelle dans la forme, n’est cependant pas naive. La
langue structure la pensée. On pense comme on parle. Ce que le philosophe Louis Lavelle
exprimait lorsqu’il disait : « Le langage n’est pas comme on le croit souvent le vétement de la
pensee. Il en est le corps véritable ».

[...]

Rappelons la situation pédagogique ancienne. Le maitre enseigne et 1’éléve écoute et « opine »
-¢’est-a-dire exprime son opinion : ce qu’il comprend, ce qu’il ne comprend pas, ce qu’il accepte
ou refuse. A la transmission du savoir, le seul obstacle est le silence de 1’éléve. Seule la question
de I’¢léve atteste que la transmission est réelle. Cette situation est au point de départ du texte
araméen suivant, emprunté au midrache’ :

« Un éléve de Rabbi YoHanan était assis devant ce dernier. Rabbi YoHanan lui donnait une
explication, mais lui n’opinait pas. Pourquoi est-ce que tu n’opines pas, demanda Rabbi
YoHanan ? Parce que je suis un exilé — D ou es-tu ? — De Borsiph®. 11 lui dit : ne dis pas cela,
mais de « Bolsiph » car (I’Ecriture dit) « La, [’Eternel « a confondu leur langue » (en hébreu :
balal sefatam)»

Le jeu de sonorité est propre a se graver dans la mémoire de 1’éléve. Le nom du lieu “Borsif”
est rapproché du texte biblique étudié : “balal sefatam™. De la, ce mot : “Bolsif”. Finalement, le
maitre dit : Si tu ne sais pas « opiner », tu seras un étranger partout. Ta terre natale, c’est le texte
de I’écriture. Et si tu ne sais pas apprendre a le lire, tu seras un exilé en tous lieux de la terre.
Présentement, tu n’es pas de Borsiph (ton lieu de naissance), mais de Bolsiph (lieu de la
confusion). Peu importe ton lieu de naissance et ton lieu de vie. Certes, tout homme est né la ou
sa mere 1’a mis au monde. Mais naissance n’est pas accomplissement. Ne pas « opiner » mene a
ne pas comprendre et cela conduit a étre en exil. Seule la « compréhension » nous fait revenir a
la « langue » pré-babélienne. Et cela suppose une relation profonde avec le texte. C’est la parole
retrouvée —au-dela des mots, mais grace a eux...

[...]

Toute langue s’enrichit non seulement de qu’elle nomme, mais aussi de ce qu’elle désigne et
qu’elle n’atteint pas encore ! Nous sommes riches aussi de nos aspirations et de nos espérances.
La langue nous donne de les nommer.

Jacques Chopineau, Esprit d'avant N°9 Mai 2010

! Voir note précédente.

2 C’est Borsippa de nos cartes — dans la région de Babylone. Il faut se souvenir que le terrible exil de -587 a été &
I’origine d’une importante diaspora juive en Babylonie.


http://www.lachristite.eu/

Hommage a Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 4

2) Violence et espérance

Comment s'y prendre pour éviter les formulations péremptoires du genre: "Dieu a dit" ou "la
Bible dit"... comme si nous étions détenteurs d'une vérité indiscutable, en face de laquelle
d'autres approches devraient étre écartées. Comme si nous étions dans une situation dont nous
seuls aurions la clef. 1l me semble que la Bible ne nous permet pas d'extraire des vérites
intangibles que nous pourrions opposer a toutes interrogations des hommes de notre temps. La
lecture de la Bible n'est pas une discipline scientifique.

Par contre, la Bible nous invite a lire notre situation au travers un prisme particulier: un texte a
la fois fondateur et révélateur de notre situation véritable. Et chaque génération est responsable
de sa lecture... dans sa propre situation. Il n'existe pas de lieu théorique de la lecture. Toute
lecture est située. Ce n'est pas le texte qui est situé une fois pour toutes et dont une lecture
"scientifique” pourrait extraire le sens indépendamment de la question posée! Toute relecture est
modelée par la question qui est posée au texte biblique par un lecteur, dans un temps donné.

[...]
e La paix n'est pas I'absence de guerre

Alors que dans notre langage courant, la guerre s'oppose a la paix, il est intéressant de noter que
dans le langage biblique le mot traduit par «paix» n'est pas I'exact opposé de la guerre. le mot
«shalom» peut signifier la paix, le bonheur, I'harmonie, la santé, etc...

Genese 26,29: Isaac est renvoyé "sain et sauf” (en paix) et il peut quitter Abimelek et ses gens
en bonne harmonie (en paix). Mais étre en paix, c'est aussi se bien porter, étre en bon état
physique (Genese 29,6; 43,27).

Ces usages sont courants jusqu'en hébreu actuel. Le méme mot peut désigner aussi une tout
autre paix, celle qui est mentionnée dans les titres du Messie, "le prince de paix" (Esaie 9,5): «lI
y aura une souveraineté étendue et une paix sans fin pour le trone de David et pour sa royauté,
qu'il établira et affermira sur le droit et la justice» (Esaie 9,6).

Remarquons que cette «paix» n'est pas séparée d'une manifestation essentielle: la justice (cf
encore Esaie 32,17; 59,8). Un régne de paix est inconcevable sans un régne de la justice! Ainsi
en Jérémie 6,14 le shalom serait le contraire de l'injustice régnante: «On dit paix! paix! et il n'y a
pas de paix!» Ce n'est pas la guerre non plus... du moins, pas encore! La catastrophe est proche,
mais elle n'est que la conséquence de la conduite des uns et des autres (cfr Jérémie 6,13 ou 8,11).
Plus tard, lorsque la déportation aura lieu, Jérémie exhortera les déportés a se soucier désormais
de la propérité, du bonheur (la paix) de la ville ou ils sont déportés (Jérémie 29,7).

Si la paix (shalom) est associée a la justice, elle est aussi associée a la vérité: «Aimez la vérité et
la paix» (Zacharie 8,19 - Esaie 39,8 - Esther 9,30).

Il arrive aussi, mais rarement que le mot "paix" (shalom) soit pris comme un simple antonyme
de "guerre™ (1 Rois 2,5 - Qohelet 2,8). Dans I'ensemble cependant, le mot hébreu désigne une
maniere d'étre heureuse, harmonieuse sans quiétude pour le présent ou pour l'avenir. C'est la
justice qui éleve une nation, qui en assure la paix, disent les Proverbes (Prov. 29,4; 16,12; 20,28;
25,5). Et I'inverse est également vrai: I'injustice détruit une nation! Ce n'est pas la une pétition de
principe: sans justice, sans veérité, il n'a jamais existé de paix au sens biblique.

e L e récit symbolique de la premiére violence

Les textes appelés "récits des origines” (Genese 1 a 11) ont une visée particuliere dans
I'ensemble du Pentateuque: ils donnent le cadre général de I'histoire de I'humanité. Histoire
intérieure en méme temps que données permanentes. 1l s'agit de 'nomme en général et non d'un


http://www.lachristite.eu/
http://prolib.net/pierre_bailleux/ethique/203.011.violence.chopineau.htm

Hommage & Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 5

peuple particulier. La lecture de ces textes, placés en téte de I'ensemble des écrits bibliques, nous
apprend que tout ce qui existe procede du méme Dieu unique et qu'il n'existe qu'un seul genre
humain habitant un seul espace humain appelé la terre.

Un seul genre humain. Cela signifie que races et cultures n'ont qu'une existence transitoire liée
a I'histoire et a la géographie. En fait, il ne s'agit que de branches plus ou moins bourgeonnantes
de la méme famille humaine. La seule véritable division de cette humanité est celle qui marque
la division des sexes (Genese 1,27). L'unique genre humain est marqué du chiffre deux:
I'numanité est male et femelle. Division qui n'est ni liée a I'histoire, ni a la culture. Dire Dieu,
c'est dire Un. Dire I'nomme c'est dire deux. Toute la réalité humaine est marquée du chiffre deux.

Si tous les hommes sont fils d'Adam, il existe deux maniéres d'étre fils d'’Adam. C'est ce que le
récit biblique suggére en disant qu'Adam a deux fils: Cain et Abel. 1l y aura de tous les temps,
des Cain et des Abel. L'un ne cessant jamais de tuer l'autre. Les rédacteurs ont placés au coeur du
récit des origines, I'histoire de la premiere violence: le meurtre d'Abel. Et la suite du méme
chapitre rapporte I'origine de la civilisation. Succession hautement significative...

Les noms des deux enfants qu'Eve met au monde indiquent déja deux caracteres bien différents.
Le nom de Cain (gayin) est mis en relation avec le verbe "gnh™ (acquérir), cfr Genése 4,1. Par un
effet de résonnance étymologique, le nom de Cain évoque I'idée d'acquisition. Au contraire, le
nom du second fils Abel (hévél) signifie proprement: buée, haleine, souffle léger... métaphore
habituelle du néant, surtout dans le langage poétique (cfr Psaumes 39,6; 62,10; 144,4). Le nom
d'Abel suggére ce qui n'a pas de consistance, ce qui est voué a une disparition prochaine.

La suite du texte va bien dans ce sens: alors qu'Abel meurt sans descendance, tué par son frére
(Gen.4,8), Cain au contraire va étre le fondateur de la civilisation. La premiére ville porte le nom
du fils de Cain (Gen.4,17). Et de la famille de Cain viennent I'élevage, les arts, le travail des
métaux (Gen.4,20-22). Et le texte n'omet pas de souligner que la multiplication de la lignée
cainite est contemporaine d'une multiplication de la violence (Gen.4,24).

D'Abel on ne parle plus. Le frére assassiné a disparu, semble-t-il, pour toujours. De Cain, au
contraire, le monde est rempli. Les villes et les industries vont se multiplier en méme temps que
la violence va se répandre.

Pourtant, la descendance d'’Adam ne s'arréte pas la. Un autre fils, un autre Abel, va étre suscite,
mis a la place d'Abel (cf le jeu de sonorité sur le nom de "shet" et le participe "shat" = "a placé"
au verset 25). Contre toute attente, Abel a une descendance, puisqu'un troisieme fils vient
prendre sa place. C'est méme le seul fils qui soit cité dans la liste des patriarches en Gen.5,3:
«Adam vécu 130 ans, a sa ressemblance et selon son image il engendra un fils, et il I'appela
Seth»

L'histoire d'’Adam du chapitre 5 se poursuit en Seth et Enosh, le premier a invoquer le nom de
Dieu (Gen.4,26). N'est citée dans la descendance d’Adam (le genre humain) que la lignée de
Seth, laquelle aboutira a Noé (Gen.5,29 sq.). Cette lignée seulement traversera le déluge... De
Cain et de toutes les ceuvres cainites, il ne restera rien.

L'histoire écrite de cette maniere est hautement symbolique. D'une part, toute civilisation est
cainite et toute civilisation est fondée sur la violence. D'autre part, ce qui est construit de cette
maniere n'est pas appelé a durer. Ne traversent le déluge que les huit personnes dans l'arche (1
Pierre 2,5), c'est-a-dire Noe et les siens. Ces huit personnes, image du huitieme jour, symbolisent
le monde nouveau, aprés la mort de I'ancien monde (2 Pierre 2,5).


http://www.lachristite.eu/

Hommage & Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 6

C'est donc finalement Abel I'assassiné qui, a travers la descendance du fils suscité a sa place
(Seth), est a l'origine du monde nouveau. L'histoire d’Adam se poursuit en Abel et Noé. Le
Nouveau Testament nous invite a revenir sur la signification de cette figure d'Abel, I'assassiné.

e La foid'Abel

Abel, le premier tué, est compté parmi les prophétes dans cette parole de Jésus: «... Afin qu'il
soit demandé compte a cette génération du sang de tous les prophetes qui a été verse depuis la
fondation du monde, depuis le sang d'Abel jusqu'au sang de Zacharie qui a péri entre l'autel et le
sanctuaire...» (Luc 11,50 sq; Matt.23,35).

Dans ce texte, Abel et Zacharie représentent le premier et le dernier d'une longue liste de
prophétes tués, pendant toute la durée de I'histoire de I'ancien Israél. C'est en raccourci la totalité
des tués qui est invoquée: le premier de ces tués étant Abel. On peut se demander en quel sens
Abel peut étre cité au nombre des propheétes, lui dont nous n‘avons aucune parole et a peine
I'évocation de sa courte vie... Mais cette question peut étre éclairée par une autre parole que
nous lisons dans I'épitre aux Hébreux sur ce verset, non expliqué, de la Genése. En quoi le
sacrifice d'Abel peut-il plaire a Dieu ?...

«Par la foi, Abel offrit & Dieu un sacrifice meilleur que celui de Cain. Grace a elle, il recut le
témoignage qu'il était juste et Dieu rendit témoignage a ses dons. Grace a elle, bien que mort, il
parle encore» (Hébreux 11,4).

Ce "il parle encore" nous renvoie au texte de la Genese (Gen.4,10) ou il nous est dit que «le
sang d'Abel crie du sol» vers Dieu. Qu'as-tu fait de ton frere? est-il demandé a Cain. Et la
question ne cesse d'étre posée a cause de tous les Abels assassinés depuis la fondation du monde.
Depuis que la civilisation et la violence cainite ont commencé de régner sur le monde.

Deux maniéres d'étre fils d’Adam avons-nous rappelé plus haut. Mais la partie cainite de
I'unique humanité de Dieu est en méme temps celle qui domine. Abel est le nom des dominés,
des écrasés, des assassinés: la plus grande partie de I'hnumanité. Or, il faut se souvenir que cette
partie de I'numanité qui traverse le déluge est celle d'Abel, a travers la postérité de Seth. Si le sort
du monde dépendait de Cain, il y aurait lieu d'étre, comme on dit, pessimiste! Mais, contre toute
attente, Dieu donne une postérité a Abel que Cain avait tué (Gen.4,25). C'est la postérité d'Abel
qui porte I'espérance et non les réalisations de la civilisation de Cain. Il en va de méme
aujourd'hui: I'espérance de I'numanité est portée par les pauvres. L'espérance est portée par ces
masses immenses et croissantes des pauvres. Et certes, la pauvreté, au sens biblique, désigne
d'abord un état de faiblesse et pas seulement un statut économique.

Ces textes nous disent finalement deux choses:

1. Ce monde est dominé par la violence et il est illusoire de penser qu'il en ira autrement dans

I'avenir...
2. Cette situation ne serait tragique que si I'homme était le véritable maitre de notre monde:
s'il était livré a son propre génie...

Mais en méme temps, méme Cain est protegé des plus graves débordements: Dieu ne le met
pas a mort et méme il met un signe sur lui pour que personne ne le frappe (Gen.4.15). Cain est
appelé a la repentance.

[...]

Jacques Chopineau, Ad veritatem, 1984/2


http://www.lachristite.eu/

Hommage a Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 7

Il — Extraits du site prolib.net

1) Oecuménisme VS communautarisme ?

L'ececuménisme serait-il en panne ? Ou bien deux conceptions s‘opposent-elles : cecuménisme de
rassemblement ou de respect des différences ?

Cela fait des siécles que les chrétiens disputent du message chrétien. Nous sommes aujourd'hui
bien loin de la grande diversité doctrinale des commencements du christianisme. A moins d'étre
specialiste, nous avons méme oublié cette diversité -dont témoignent des textes peu connus, des
évangiles « apocryphes », des écrits polémiques divers. Depuis le quatrieme siecle, le poids des
« Vérités » dogmatiques n'a cesse d'augmenter.

On sait que I'enseignement de Jésus Christ a précéde largement tout discours dogmatique et que
I'obéissance a Jésus va devant I'obéissance au pape ou a un quelconque magistére. Ce que Jésus
disait et ce que I'église a dit : est-ce la méme chose ? Oui, & en croire les théologiens de telle
église ; non, a en croire d'autres théologiens. La « vérité » est un sujet de discussions.

Les racines sont anciennes. Le christianisme, des le quatrieme siecle, a écarté, voire éliminé
durement, tout ce qui s'opposait au pouvoir de la «grande église », celle du grand empire
romain. Le saint magistére a élaboré, au fil du temps, un formidable édifice dogmatique qui est
aujourd'hui devenu une barriére a la diffusion de ce christianisme. 1l faut revenir aux origines.

[...]

La Réforme du XVle siecle a été en son temps une tentative pour revenir aux origines, en
écartant bien des pesanteurs inutiles. Cette remise a jour conduisait & une rupture de ce qui était
encore l'unique institution de salut du monde occidental.

La rupture d'avec I'Eglise d'orient est antérieure (1054 et, surtout, le pillage de Constantinople par
les croisés en 1204). Mais avec la Réforme, c'est l'occident lui-méme qui est divisé. L'accord
d'Augsbourg (1555) consacre pour des siécles une séparation « religieuse » entre, en gros, le nord
et le sud de I'Europe occidentale.

Un principe de la Réforme était que I'Ecriture seule est source de vérité (Sola Scriptura). Ni pape,
ni tradition, ni magistére humain... ne peuvent lui étre opposés. Ce principe était alors
révolutionnaire.

Mais depuis lors ? En fait, ni Trinité, ni « deux natures », ni « sainte mére de Dieu », ne figurent
dans les Ecritures. Le malheur de la Réforme est qu'aprés avoir proclamé, en ce temps-la, des
choses justes : elle a ensuite répété les mémes Vvérités sans en adapter les termes ; comme si une
formulation était intemporelle. La vérité était, semble-t-il, dans les mots qui la définissaient.
Encore les réformateurs ne connaissaient-ils ni linfaillibilit¢ pontificale, ni I'lmmaculée
Conception, ni I'Assomption de Marie...

Pour autant, les définitions diverses ne sont pas, en soi, des obstacles. Dans la mesure, du moins,
ou les tenants de ces « Vérités » respectent ceux qui n‘ont pas la méme approche. Est-on moins
frere parce que I'on pense différemment, ou qu'on le dit en d'autres termes ?

Si tel enseignement fait partie de la démarche chrétienne, tout chrétien se doit de la respecter.
L'ececuménisme se situe a un autre niveau : celui du vivre ensemble. Et de chercher, dans toutes les
situations ce qui est la volonté de Dieu ou, ce qui revient au méme, ce qui donne de faire un pas de
plus sur le chemin de la compréhension, de la justice, de la tolérance, du respect de l'autre en ce
qu'il est.


http://www.lachristite.eu/
http://prolib.net/pierre_bailleux/dialogue/205.028.oecum.chop.htm

Hommage & Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 8

Ce qui constitue, par contre, un obstacle c'est le caractere imposé de telle formulation canonique,
a l'exclusion de toutes les autres. C'est alors seulement que la fraternité est rendue impossible,
brisée par les intransigeances doctrinales. C'est de Ia que nous venons.

Ce qui est sdr, c'est que si le christianisme ne réforme pas son langage, les églises (toutes les
églises) continueront de se vider. Il ne s'agit donc pas d'une « mise au goQt du jour », mais d'une
réforme en profondeur. Revenir aux sources ; reprendre a frais nouveaux ces vieux débats dont on
a cru étre debarrassé par des mesures autoritaires.

On n'envisage pas ici, évidemment, une sorte de syncrétisme doctrinal, mais le respect des
différences, ces différences qui ne sont plus, répétons-le, des «divisions », engendreuses
d'exclusions.

[...]

L'cecuménisme nouveau se situe a un tout autre niveau. Au plan des personnes, et non au plan
dogmatique ou institutionnel. La doctrine n'est pas la foi. Il y a bien une maniére catholique de
marcher vers le christianisme. Mais il y a aussi une maniére orthodoxe, une maniere luthérienne ou
réformée ou anglicane etc... En 'occurrence, 1'essentiel n'est pas de savoir d'ou nous venons, mais
ou nous allons. La méme source a donné naissance a plusieurs torrents, lesquels se rejoindront
dans la grande plaine ou vivent tous les hommes. Le chemin du respect des différences est sans
doute encore long, mais il n'en existe pas d'autre.

Cela n'empéchera pas tel groupe dit « cecuménique » (surtout jeune) d'apprendre a se connaitre, a
vivre ensemble une expérience nouvelle, a servir.... Pour autant, les traditions différentes, comme
des langues sont différentes, ne seront pas effacées.

Toutes les options dogmatiques sont relatives, liées qu'elles sont a I'histoire de leur surgissement.
Et il ne s'agit pas ici de « communion au rabais », comme certains le disent, pas plus qu'il n'est
question de «brader » l'essentiel pour trouver un accord minimum. Ce serait la une piétre
conception de 1'cecuménisme, pire encore qu'un « retour au bercail ». 1l s'agit de faire droit, en les
respectant, aux différences.

Le monde dans lequel nous vivons amene méme a se demander si cette « ouverture au monde »
ne pourrait pas étre étendue a d'autres « croyants » musulmans ou juifs.

Et -dans un autre moment, peut-&tre- cette ouverture devrait sans doute s'étendre aussi a toutes les
personnes sinceres, soucieuses de justice et de vérité. Méme si elles ne se réclament pas d'une
tradition religieuse.

Bien siir ce nouvel cecuménisme prendra du temps pour commencer réellement, sur une grande
échelle (des groupes actuels montrent la voie, mais ils sont encore rares).

Le premier pas serait d'accueillir fraternellement la nombreuse communauté musulmane de nos
pays. Non pour en faire des chrétiens, évidemment, mais pour partager, pour rencontrer, pour
connaitre... d'autres approches, d'autres maniéres d'étre.

Le respect de l'autre, dans sa différence, est le premier pas de la tolérance. Dans la société qui
se construit, il s'agit la d'une nécessité proprement incontournable. Saurons-nous faire ces pas ?
Le feu (du futur) couve sous les cendres, mais les cendres (du passé) risquent toujours de
I'étouffer.

[...]
Jacques Chopineau, Genappe, 15 janvier 2004


http://www.lachristite.eu/

Hommage & Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 9

2) Lire la Bible, Ed. de I'Alliance, Lillois, 1993°

a) Histoire et parole (p.18-20).

Pour raconter les événements antérieurs a ceux qui ont lieu aujourd’hui, la langue biblique utilise
un mot étonnant (davar) qui signifie tantt «parole» et tantot «chose». Cela ne signifie pas qu’en
hébreu, le mot soit la chose méme, comme 1’ont cru (ou feint de le croire) quelques exégetes
égares dans la métaphysique.

Les hébreux, gens concrets, sont des nominalistes* & 1’état natif. L’image est reine : I’image
verbale, non 1’image taillée laquelle en devenant fixe a perdu son pouvoir d’aimantation. L’image
taillée, comme 1’idée fixe, appartient aux horreurs de la pensée religieuse monothéiste.

Une formule tres courante du récit biblique est: «Il arriva aprés ces événements (choses,
paroles...)». C’est une maniére habituelle de commencer le nouveau récit qui fait suite a celui que
I’on vient d’entendre. Mais ces «choses», c’est la narration méme qui les fait arriver... pour
I’auditeur. La récitation (la re-récitation) seule anime les «événements».

Ainsi seulement, les événements prennent vie en «paroles». Des événements mis en forme de
parole. Car un événement ancien n’a lieu que dans les paroles qui le rapportent. La ou le texte seul
existait, la lecture fait retentir une «parole».

C’est ainsi que la parole donne a I’événement sa réalité pour les générations a venir. Et ce que
nous appelons des «chroniques» des temps anciens (cf. les livres bibliques dits: «chroniques»)
s’appelle en hébreu les «paroles des jours», c’est a dire d’abord les paroles qui donnent sens a ce
passé dont nous sommes les héritiers. Notre histoire est tournée vers le passé mais les histoires
bibliques sont tournées vers I’avenir.

Il en va de méme aussi de ces «histoires» (anecdotes, paraboles, hadith...) qui ont, dans les
anciennes traditions religieuses, une fonction essentielle d’enseignement.

b) Un texte démontable ? (p. 24-25)

Osons un paradoxe apparent : le sens du texte n’est pas dans le texte. Comme dans la fable du
trésor caché dans le champ, il n’y a pas de «trésor» dans le champ. Mais il n’y a pas non plus de
trésor en dehors du champ. Ou donc est le trésor ? Il est dans le travail accompli pour retourner le
champ et I’ensemencer. C’est alors que le champ se met a produire!

Le sens du texte n’est pas dans le texte, mais dans la lecture du texte. Or, il ne saurait y avoir de
lecture sans lecteur. Cela nous avertit d’emblée contre toutes les «méthodes» qui se donneraient
pour tache de tirer du texte un sens «objectif» ou encore (langage plus moderne) de «démonter le
texte pour voir comment il fonctionne». Un texte ne «fonctionne» pas : la lecture le fait
fonctionner. 1l ne produit pas de sens, mais la lecture, seule, du texte «produit du sens». Et sans
lecteur : y aurait-il encore une lecture ?

A quoi la chose est-elle semblable ?

C’est I’histoire de 1’escalier qui produisait de 1’élévation. On s’avisa de démonter 1’escalier pour
voir comment il fonctionnait et, du coup, il n’y avait plus d’escalier! En réalité, ’escalier ne
produit rien. Simplement, par lui, je puis monter ou descendre. Et je ne vais surtout pas le
démonter pour voir comment il fonctionne! Car, comment lire un texte démonté ? De fait, si je
démonte le texte, je ne pourrai «lire» que mon démontage, c’est a dire, en fin de compte, que ce

® Extraits tirés de http:/prolib.net/pierre_bailleux/217.bible.htm.
* Nominalisme : doctrine selon laquelle les idées générales ne sont que des mots.ndlr.



http://www.lachristite.eu/
http://prolib.net/pierre_bailleux/217.bible.htm

Hommage & Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 10

que j’ai dans 1’esprit. Mais celui dont I’esprit est organisé autrement lira tout autre chose! Il est dés
lors arbitraire de penser, d’une maniére ou d’une autre, pouvoir extraire le sens du texte
indépendamment de la lecture qui en est faite.

Par contre, nous y reviendrons, le lecteur est «situé» historiquement, culturellement,
religieusement. C’est cette «situation» qui est le contexte de la lecture. Et la lecture de la Bible
comme Bible n’est pas simplement I’étude d’un corpus documentaire. L’é¢tude dépend évidemment
de la connaissance des derniers travaux sur le texte, mais ce n’est pas la Bible «Parole de Dicu»
qui est I’objet d’enquétes philologiques.

On dit souvent que la lecture de la Bible nourrit la foi du lecteur. Bien sdr, mais il est vrai aussi
que c’est que cette foi qui nourrit la lecture: a chaque «foi» correspond un certain type de lecture.
Dis-moi quelle est ta foi, je te dirai quelle est ta lecture, savante ou non. Plutdt que le contraire.

Afin de restituer au lecteur sa lecture, le premier pas est de reconnaitre au lecteur la part de son
propre travail sur le texte biblique : avec ses propres connaissances, ses propres interrogations, ses
propres limites. Pour 1’essentiel, presque rien de son propre travail ne peut étre remplacé par le
travail d’un autre. De méme que celui qui doit travailler son propre champ ne peut se prévaloir du
travail accompli, méme avec des moyens impressionnants, dans le champ voisin.

Ainsi, les études peuvent informer, éclairer, enrichir ma lecture, mais rien ne pourra jamais la
remplacer finalement.

c) La colombe avalée (p. 28-29)

Un sujet bien rarement abordé doit ici étre évoqué a 1’aide de quelques exemples : la relation
entre la lecture du texte et les études sur le texte. Toute lecture, comme toute théologie, s’¢labore a
partir de questions. Toutes mes lectures s’ordonnent a partir de ma question, autour d’elle. Je suis
le champ sur lequel tombe la pluie. Il n’est qu’une seule sorte de pluie, mais tous les champs sont
configurés d’une maniere différente.

Il existe toute une littérature savante qui tente de déterminer ’espéce de monstre qui a avalé
Jonas (baleine ? squale ?). Faute de pouvoir prendre I’histoire au pied de la lettre, il fallait trouver
une explication rationnelle propre a expliquer I’origine de la 1égende. Sur quel noyau historique
primitif 1’affabulation a pu se construire. L’ingéniosité des savants nous parait aujourd’hui
confondante. La «baleine» a été remplacée par un navire au nom de “la baleine” ou d’une auberge-
refuge a I’enseigne de “la baleine”. Tout cela dans des ouvrages savants écrits en latin et, plus tard,
en allemand. Jonas, méme, n’aurait-il pas trouvé refuge sur une épave qui était le corps d’un grand
poisson mort?

Toutes ces théses ont réellement été soutenues! La bibliographie est considérable, surtout du dix-
neuviéme siecle a nos jours. Ce serait un long exposé que de décrire seulement les diverses
hypothéses présentées. Dans tous les cas, beaucoup de science a été utilisée pour trouver de
possibles paralléles dans les langues anciennes et les «sources» anciennes. Naturellement,
I’érudition philologique peut satisfaire un public intéressé¢ a 1’histoire des mots ou des formes,
I’histoire des civilisations anciennes. De ce point de vue, le livret de Jonas ouvre matiére a un long
exercice.

Certes, les études actuelles ne reprennent pas toutes ces hypotheses : le «grand poisson» est une
figure d’une autre sorte. Signe et symbole, non espeéce zoologique... Mais le sort des hypothéses
est d’étre remplacées par d’autres hypotheéses lorsque les précédentes ont cessé de paraitre
pertinentes. D’ailleurs, le fait de ne plus trouver de point d’application sur tel sujet «dépassé»
n’interdit pas d’appliquer la méme méthode sur tel autre point pour lequel il existe encore de la
bibliographie récente.


http://www.lachristite.eu/

Hommage a Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 11

C’est le cas, par exemple, pour I’espéce botanique du fameux «kikayon» (Jonas 4,6). Comme
dans le cas de ’espéce zoologique du «grand poissony, toute une littérature a tenté de définir
I’espece botanique de la plante miraculeuse qui abritait le prophéte contre 1’ardeur du soleil (lierre,
courge, coloquinte ?). Nos traductions modernes restituent habituellement ce mot étrange par
«riciny», parfois (plus prudemment) par «arbrisseau» ou «plante». Plus rarement, une simple
transcription veut rendre le terme en Francais : «kikayone» ou «qigqayon». «Et [’Eternel manda un
kikayon qui monta au-dessus de Jonas pour étre une ombre sur sa téte et le protéger de son mal.
Et Jonas se réjouit au sujet du kikayon, d’une grande joie. Mais Dieu manda un ver, a la montée
de l'aurore, le lendemain, et il frappa le kikayon qui se dessécha» (15).

Cependant, toutes ces précisions au sujet de I’espéce botanique sont oiseuses. Gageons qu’aucune
espece botanique jamais n’a produit une plante susceptible d’engendrer, en une nuit, des feuilles
capables de protéger un homme contre 1’ardeur du soleil. Et peu importe qu’il s’agisse, dans le
texte, d’un baobab ou d’un légume! Ou que «baobab» ou «légume» se dise comme ceci ou comme
cela en Egyptien ou en Akkadien ou en toute autre langue ancienne.

Pour le lecteur, le miracle est le méme, parce que, dans tous les cas, 1’espéce botanique n’existe
pas. Comme le notait (au Xlle siécle) le grand commentateur judéo-espagnol Ibn Ezra: «Il n’est
pas nécessaire de savoir ce que c¢’esty. Plus intéressant serait de savoir pourquoi c’est ce mot-la
qui est choisi; pourquoi dans cette forme-la ? Pourquoi jamais ailleurs dans la Bible ? Et surtout:
quelle fonction ce mot étrange peut avoir dans le texte actuel du livret ? Autrement dit: quelle est la
saveur particuliere de ce terme dans le cadre du livret de Jonas ? Et la recherche de la saveur du
texte nous mene sur des pistes nouvelles. C’est alors, dans un nouveau cadre, que le mot pourrait
prendre un étonnant pouvoir d’évocation.

d) L'humanité sexuée (p. 32-36)

«Maéle et femelle, 11 les créa» (Gn 1, 27). 1l est impossible de penser la réalité humaine en dehors
de cette évidence fondamentale : I’humain est marqué du chiffre deux. Les «races» n’existent pas :
il n’est qu’une seule race humaine. En termes bibliques, tous les humains sont fils d’Adam. Par
contre, il y a deux maniéres d’étre fils d’Adam : une maniére méile et une maniére femelle.
«Adam» signifie «genre humain» : un nom collectif pour la réalité humaine totale, male ou
femelle.

La réalit¢ humaine est sexuée. Tout n’est pas sexuel, certes, mais tout est sexué. Il serait vain
d’ignorer cette réalité comme il serait vain de la lier a des notions étrangeres ici comme celle de
mal, de péché ou de culpabilité. Il est vrai que nous ne sommes pas sortis de ce dernier amalgame.
Mais si la réalité humaine est marquée du chiffre deux, cela ne s’applique pas seulement a la
division sexuelle. D’abord parce que si le male domine en ’homme, cela ne signifie pas qu’il n’y
ait rien en lui de femelle. Naturellement, I’inverse pour la femme est vrai aussi. Et non seulement
cela, mais Cain et Abel sont vivants en chacun de nous. Et tout ce que I’homme-Adam fait, pense,
entreprend... est marqué par cette dualité fondamentale (bien-mal, noir-blanc, juste-injuste, oui-
non, vrai-faux, etc.).

Et la suite du texte de la Genése m’apprend encore autre chose : il y a deux manicres d’étre «fils
d’Adamy». L’une s’appelle «Cain», I’autre s’appelle «Abel». Depuis les origines, I’un tue 1’autre et,
jusqu’a nos jours, Cain n’en finit pas de tuer Abel. Aussi longtemps qu’il y aura des fils d’Adam,
les fils de Cain tueront les fils d’Abel. Les fréres ennemis ne se réconcilieront jamais. L’un
d’ailleurs n’est pas plus le bien que I'autre n’est le mal. Simplement, la fin du chapitre 4
m’apprend que le frére tué sera remplacé par une nouvelle descendance : «Adam connut encore sa
femme qui eut un fils auquel elle donna le nom de Seth, car, dit-elle, Dieu m’a accordé une


http://www.lachristite.eu/

Hommage a Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 12

postérité pour remplacer Abel que Cain a tué» (Gn 4, 25). Et lisant la suite du texte avec attention,
j’apprends que seule la descendance de Seth (Noé et les siens), contre toute attente, traversera le
déluge !

Quelle que soit 1’origine de ces textes, il est impossible que cette mise en forme des textes soit
fortuite: les scribes qui ont transmis ces textes dans cet ordre-l1a portent un jugement sur la réalité.
Faire I’histoire de la formation du texte ne répond pas a la question : ce texte-1a, dans cette forme-
Ia, a-t-il aujourd’hui quelque chose a m’enseigner ? Est-il possible de faire abstraction de la forme
actuelle du texte ?

Prenant le texte dans sa forme actuelle, je suis armé pour m’opposer a tous les racismes comme a
toutes les exclusions fondées sur le sexe. Mais dans le méme temps, je me prends a douter de tous
ces discours, sans doute généreux, qui parlent d’une réconciliation entre Cain et Abel. La guerre
(armée ou non) fait partie de la réalite de ce monde. Les conflits sont inscrits dans la realité
humaine, tout autant que la division de I’humanité dans les deux sexes qui la constituent.

Certes, ma lecture ne sera jamais la seule lecture possible : d’autres liront autrement la réponse a
leur question. D’autres étayeront autrement leur lecture de leur réalité. Le probléme n’est pas
d’arriver a un illusoire consensus (dogmatique, politique, philosophique, exégétique), mais
d’éclairer ma propre vision: voir et donner a voir.

Dans tous les cas, les études préliminaires indispensables ne constitueront jamais ma lecture. Pas
plus que la saveur d’un plat ne peut étre indiquée en termes de protéines, glucides, lipides! La
comparaison n’est pas fortuite: le sens d’un texte se trouve exactement dans la saveur que ma
lecture y découvre.

e) La diversité des textes (p. 20-24)

Toute I’histoire biblique (mise en forme pour étre racontée) est accrochée a ce que nous
nommons «mythe». A I’inverse, une idée «biblique» (un extrait sec dont la matiére premiére serait
le récit biblique) voudrait que 1’on discerne un «sens» des événements derriere les événements de
I’histoire.

C’est ainsi qu’on fait de la «théologie biblique». Mais il est toujours périlleux d’extraire le sens
aprés dessiccation® de la chair du récit. La simple re-récitation de ces récits bibliques donne mieux
a entendre ce que les rédacteurs y voyaient. Eux, ils voyaient du point de vue d’une communauté
présente et future. Mais hors communauté, le danger est grand de faire de la théologie «in vitro» et
de ne voir dans les histoires racontées que de I’histoire (passée) intelligible.

Au contraire, les anciens ont utilis¢ une maniere (plutét qu’une «méthode»), aujourd’hui bien
décriée, qui est une lecture dite «typologique» et dont le N T offre plusieurs exemples.

Un éminent critique littéraire® a bien vu cette construction biblique de Ihistoire ou les
événements s’emboitent de telle maniere qu’un

événement ancien est le «type» d’un événement  BOphenret Kbyt
actuel ou futur. Nous avons la un moyen de nous y

reconnaitre dans le foisonnement des evénements de
I’histoire, une possibilit¢ de déchiffrer des
répétitions qui échappent a la causalité simple. La
grande courbe en U est un utile support de
compréhension :

Ché&timent Détresse et
et malheurs cris vers Dieu

% Dessication : action de déssécher.ndIr
eN. Fry, Le grand Code, la Bible et la littérature, Seuil, Paris, 1984


http://www.lachristite.eu/

Hommage & Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 13

Quatre grands moments dont les deux extremités sont au plus haut, tandis que les deux
intermédiaires sont au plus bas. Tel est le schéma intérieur de toutes ces histoires de descentes et
de remontées qui foisonnent dans la Bible, ces chutes suivies d’un rétablissement aprés un temps
d’épreuve, ces tribulations dont la fin est un statut nouveau, meilleur encore que le premier. C’est
Job frappé et rétabli; c’est Jonas remonté du fond des mers; Joseph sorti de la fosse, puis de la
prison.

C’est aussi le peuple tiré de la servitude de I’Egypte ou 1’Israél ramené de la captivité. Et c’est
aussi le chemin de cette humanité appelée a un avenir qui est un Retour, non un retour en arriere
mais une remontée selon la deuxieéme branche du grand U. C’est a cette perspective que se réfere le
Nouveau Testament en faisant du Christ le nouvel Adam. La mise en forme du passé procéde ainsi
d’une vision de I’avenir. En fait, elle n’est que cela. La mise en forme est visionnaire parce qu’elle
est destinée a étre un support de compréhension, et non d’abord une histoire a prendre au pied de la
lettre.

Le danger d’une certaine typologie a été de perdre de vue I’enracinement charnel des
protagonistes et/ou des événements, ne voyant que des «types» généraux et abstraits dans les recits.
Un autre danger a consisté a ne voir dans les événements que ce qui pouvait «préfigurer» ce que la
doctrine allait dire. Dés lors, on ne pouvait plus «lire» dans le texte que ce que la doctrine en disait.

Mais ces dangers font largement partie de I’histoire ancienne. Plus actuel serait qu’au terme
d’une analyse savante, on ne voit plus dans ces textes que ce qui est conforme au fonctionnement
de notre pensée. La «réalité» n’étant alors qu'une structure générale et abstraite. Seule une réalité
structurée par le langage peut étre appréhendée par la pensée et se couler dans le moule du langage
discursif. Pourtant, une réalité non structurée, vague et mal pensée, forme la matiere de la plus
grande partie de notre vie. Et si la vie n’est pas enti¢rement rationnelle : comment la lecture le
serait-elle?

C’est ainsi que le lecteur est poussé a chercher dans le texte de la Bible un éclairage vital. La
lecture, ce n’est que cela...

) Ce sens qui est saveur (p. 36-39)

C’est le méme mot en hébreu ancien : Le mot «taam» signifie a la fois «goQt», «saveur» et
«sensy». Dire d’une chose qu’elle n’a pas de saveur, signifie qu’elle n’a pas de sens. Un texte sans
saveur est dépourvu de sens. Le sens est ainsi un écho de saveur, un prolongement de la lecture.
Il ne s’agit donc pas simplement d’étudier un texte, mais d’entendre une parole. Or, il n’est pas
de «méthode» propre a capturer la parole ; il n’est pas de filet pour la capter. L’écoute seule peut
la capter, comme on dit qu’une source est captée, lorsqu’on a réussi a la faire deriver vers les
assoiffés.

Apres quelques siecles d’ignorance (voire de mépris), voici qu’on s’intéresse a nouveau a cette
ancienne maniere juive d’aborder les textes bibliques : le «midrache». En fait, il ne s’agit ni d’un
genre littéraire unique, ni d’une «méthode» unique. C’est dire que le « midrache » résiste aux
définitions qu’on voudrait en donner. Sans entrer ici dans beaucoup de détails techniques,
relevons que dans tous les cas le «midrache» suppose, d’une part, une étude attentive du texte de
I’Ecriture et, d’autre part, ’existence d’une communauté consciente de sa réalité et de son
avenir. Comme chez les Péres de 1’église, tout passage de I’Ecriture peut étre éclairé par un autre
passage de I’Ecriture. Mais dans le midrache, la diversité des opinions exprimées n’utilise ni
recours a un magistere central, ni anatheme porté contre celui qui lirait autrement.

Le principal ressort de 1I’enseignement du midrache est ce que nous nommons : la parabole. Le
mot “parabole” (en latin «parabola») est un doublet du mot «parole». Une parabole est une


http://www.lachristite.eu/
http://prolib.net/pierre_bailleux/bible/217.300.midraches.chop.htm

Hommage a Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 14

parole. Ainsi sont aussi les paraboles de I’Evangile. Mais au contraire de tant de discours savants
ou la précision du langage cache parfois le flou de la pensée, la parabole ambigué est le fruit
d’une pensée claire. La parole d’enseignement procede d’un sage. La mise en parabole, ne peut
étre que le fait d’un sage qui sait exactement ce qu’il veut enseigner. Les paraboles cependant
prennent pour nous la forme d’un texte écrit. Et sur ce texte (son origine, sa forme, I’histoire de
sa transmission) peut s’exercer la science philologique. Les paraboles sont pour nous le texte des
paraboles. La parole est devenue un texte!

C’est 1’occasion de rappeler que dans la langue hébraique ancienne (la langue de la Bible), il
n’est pas de mot pour dire «texte». La langue moderne utilise le calque gréco-latin «tekst». La
Bible cependant, dans la tradition juive, est appelée couramment «migra’», c’est a dire «lecture»
ou «lecture a haute voix». Un «texte» n’est pas une «parole» mais, par la lecture a haute voix, le
texte devient parole. A I’inverse, notre mot «texte» est une ancienne métaphore. C’est le calque
francisé de «textus»: participe passé du verbe latin «texere» (tisser). Et le «tiste» de I’ancien
francais (re-latinisé a partir de «textus») a donné en francais moderne le mot «texte», lequel
signifie d’abord «tissé-tissu».

Les métaphores ne sont pas innocentes. Parler (si parler exprime la pensée), revient toujours a
comparer ceci et cela. Un «texte-tissu» (trame et chaine) peut toujours étre découpé, analysé. Un
tel texte-tissu existe par lui-méme : indépendamment de la lecture qui en est faite. On peut donc
I’étudier pour lui-méme, historiquement, philosophiquement, théologiquement. De méme, un
corps mort existe tout autant qu’un corps vivant. Et d’ailleurs, si I’on vise 1’analyse des
composants, mieux vaut n’avoir pas étudi¢ un corps vivant! C’est ce que Goethe (par la bouche
de Mephisto) disait de la chimie de son temps”:

« Celui qui veut connaitre et décrire le vivant
cherche d’abord a en oter la vie :

Il a des lors toutes les parties en main

mais il manque, hélas, le lien spirituel »

De méme, un texte non-lu existe tout autant qu’un texte lu. Mais la lecture est la vie du texte.
Le lecteur est celui qui, dans le tissu du texte, découvre peu a peu les chemins qui ont de la
saveur. Le «sens» est alors la saveur découverte. Le sens ne peut pas étre séparé du bonheur de
lire. Si c’est de Bible que nous parlons, nous dirons que la parole est toujours et seulement le
fruit d’une écoute. Les mots d’un texte ne deviennent «parole» que par un processus
d’appropriation dont le premier temps est I’écoute.

A quoi la chose est-elle semblable ?

Paraphrasant une ancienne parabole juive, je comparerai cette écoute a la pluie : toutes les
pluies sont une. Mais tombant sur le figuier, la pluie produit des figues; tombant sur la vigne, la
pluie produit du raisin; tombant sur 1’olivier, la pluie produit des olives... De méme, la parole
biblique, sur les uns produit ceci, sur les autres produit cela. Une méme pluie produit infiniment
des fruits différents.

g) Le Psaume 136 (p. 42-48)

... L’Ecriture se relit elle-méme. Chaque texte peut ainsi étre lu «en écho» a d’autres textes des
Ecritures. Cela est vrai en particulier pour ces textes du psautier : La piété des psalmistes est
nourrie des Ecritures. L’auteur anonyme est un d’entre ces lévites qui ne font que continuer un

" Geethe, Faust, 1, vers 1936 a 1939


http://www.lachristite.eu/

Hommage & Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 15

héritage. Ce sont des transmetteurs qui transmettent ce qu’ils ont eux-mémes regu. Leur part
personnelle n’est pas le plus important.

Tels sont les deux versants de ce que I’on nomme la tradition : on ne regoit que par sa propre
écoute, mais on ne transmet que par I’écoute de ceux a qui on s’adresse. Encore faut-il trouver les
formes propres a transmettre la saveur des chemins d’autrefois. D’autant que les chemins
d’autrefois ne sont pas toujours reconnaissables aujourd’hui. C’est ici qu’intervient la part du
transmetteur: faire reconnaitre aujourd’hui les chemins d’autrefois, les chemins par lesquels pourra
se former en nous une image de notre présent et de notre futur. Rien n’est transmis que dans une
forme : tout doit prendre forme. Dans la langue des psaumes, les diverses formes de la louange
sont le canal de la transmission.

Le texte du psaume fait écho a d’autres textes des Ecritures. Des textes bien connus des scribes
(auteurs et transmetteurs) et des fidéles. Ainsi, le théme de la création, ceux de la sortie d’Egypte,
de la conquéte de la terre... Intéressants aussi sont les thémes qui ne sont pas évoqués: 1’alliance
du Sinai, la Loi mosaique, I’¢élection de David... Cela nous pose la question de savoir qui écrit
ainsi, a cette époque-Ia...

[...]

Toute lecture est une «relecturex, c’est a dire une lecture en situation. Simplement, cette situation
est la mienne et non celle des 1évites de I’époque du deuxiéme Temple. Une lecture actuelle est une
lecture contextuelle : ce «contexte» étant celui du lecteur.

Il ne saurait étre question de tenter de dire ce que «I’homme moderne» devrait entendre : il ne
«doit» rien entendre, sinon cela méme qu’il entend. Et il n’appartient a personne de lui indiquer ce
qu’il devrait entendre (du point de vue de I’histoire ou d’une «veérité» dogmatique, politique,
théologique ou philosophique). Ma lecture est ma liberté, c’est a dire ma responsabilité. Cela n’a
rien a voir avec un individualisme forcené : rien ni personne, ni aucun magistere, ne peut me
libérer de ma propre responsabilité. Certes, ma lecture peut étre éclairée, enrichie,
complétée... mais elle ne peut pas étre remplacée. Apres un temps plus ou moins long
d’information, il me faudra entendre par moi-méme ce que le texte me dit. Et ce qu’il me dit a
toutes chances de parler a un grand nombre de mes contemporains.

h) L'eau du rocher (p. 48-50)

Pas d’étude «scientifique» qui ne définisse son champ d’études. Le champ des études historique
est le passé. L’abondance de la documentation contraint d’ailleurs les historiens a diviser le champ
en un grand nombre de parcelles : 1l y a autant de spécialités que de périodes et, parfois, autant
d’approches que de spécialistes. Mais dans tous les cas, le champ étudié appartient au passé. Mais
il n’est pas de science de la lecture parce que la lecture n’est pas un champ d’études. Le texte
parfois, non la lecture. Et de méme qu’il n’y a pas de lecture sans lecteur, il n’y a pas de sens sans
quéte de sens, sans attente, sans désir.

La lecture n’est pas un champ d’études parce qu’elle n’existe pas «en soi». Elle est toujours le
fait du lecteur. Comme le remarquait un grand connaisseur des lectures anciennes en milieu judéo-
palestinien, “un texte n'est pas une chose en soi ni pour soi. C’est un réceptacle de possibilités»s.
Et la lecture est tournée vers I’avenir, non vers le passé. On peut bien faire 1’histoire des lectures
passées, mais non indiquer «scientifiguement» les lectures possibles, sauf a considérer (par
impossible) tous les lecteurs possibles... Il va de soi qu'une lecture s’inscrit dans des contextes

& Marcel Jousse, La manducation de la parole, Paris, 1975


http://www.lachristite.eu/

Hommage & Jacques Chopineau publié sur www.lachristite.eu 16

culturels, religieux, individuels particuliers. Toute lecture est contextuelle. Faire droit a la lecture
signifie : faire droit a la situation propre du lecteur.

A quoi la chose est-elle semblable ?

Le rocher les suivait, «... et tous burent le méme breuvage spirituel ; car ils buvaient & un rocher
spirituel qui les suivait : ce rocher, c’était le Christy. (1 Cor 10/4) L’apotre Paul commente ici le
fameux passage du Livre de I’Exode ou Moise frappe le rocher de son baton en faisant jaillir de
I’eau, afin de donner a boire au peuple (Ex 17/5-7). Il suit une vieille tradition de lecture du texte
de I’Exode.

Nécessairement le rocher les suivait, puisqu’ils devaient boire tous les jours, et tout au long de
leur marche de 40 ans dans le désert. Cela ne fait probleme que pour ceux qui voudraient prendre
le texte au pied de la lettre. Ou bien pour ceux qui voudraient remplacer la lecture du texte par une
étude historique, en utilisant «la méthode de la grande ceinture». Ou bien encore en cherchant
«comment le texte produit du sens» sans le lire comme il me parle. Il est autant de maniéres de lire
que ne pas lire...

Un tel rocher ambulant ne porte 1’eau qu’a ceux qui sont en chemin. Pour qui s’arréte, I’eau est
tarie. Car celui s’arréte, s’¢loigne toujours plus d’une source en mouvement. La religion, dit un
sage, est «une route vers Dieu : une route n’est pas une maison». Le peuple voit la nuée devant lui
(Nb 9/22; 10/11) tandis que le rocher, la source, le suit. Images symboliques d’une longue marche
vers la liberté.

A ceux qui tentent de sortir de 1’esclavage du quotidien, la question est posée de savoir quelle
source les alimente. Quel rocher les accompagne ? Non pas seulement: quelle la ligne de ton
horizon ? que places-tu devant toi ? Mais : ou puises-tu ton eau ? d’ou tires-tu I’eau vive qui te
permet d’avancer ? Pour reprendre les termes de 1’apotre Paul : quel est ton «breuvage spirituel» ?

Le chemin est long et parfois difficile. Mais le «sens» d’un chemin, c’est le lieu ou il meéne. La
raison d’une route, c’est le but qui est le sien. Et lorsque le chemin devient obscur, logiquement
incertain, indistinct pour le regard de la pensée claire, c’est alors qu’il doit retrouver la question :
quel est le rocher qui me suit et dont je tire, dans mon désert, I’eau vive qui me donnera de faire un
pas nouveau ?

Une telle lecture ne suppose aucune «méthode» particuliére (mais n’en exclut aucune). Dans tous
les cas, rien ne peut remplacer la lecture personnelle du texte «dans son état actuel». «Tout scribe
instruit du Royaume des cieux est comparable un maitre de maison qui tire de son trésor du neuf et
du vieux» (Mt 13/52). Le lecteur est ce «scribe du royaume» : il tire de son trésor (qui est
1’Ecriture), selon ses besoins, ’ancien et le nouveau.


http://www.lachristite.eu/

