Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 1

Chapitre |

Premiere approche du mot énergie
Lectures de textes de saint Paul

| — Differents emplois du mot énergie

Nous sommes donc convoqués ici par un mot et cela pour cing rencontres successives.
Nous allons procéder progressivement.

Ce mot, c'est le mot d'énergie. Un mot n'est pas une question en soi, un mot n'est pas non
plus une affirmation ; un mot évoque, appelle des choses et il se détermine ensuite par des
mots voisins, qui s'opposent a lui, ou qui en déploient pour partie le sens ici ou la. Nous
allons au départ rester trés prés du mot méme d'énergie.

Nous allons dire quelques mots d'entrée : premiérement dans notre usage actuel, banal ;
deuxiemement dans son origine occidentale. Ensuite nous évoquerons la question de ce mot
pour traduire des termes qui appartiennent a des traditions spirituelles, c'est ce a quoi Yvon
vient de faire allusion. Enfin nous regarderons certains passages du Nouveau Testament, en
commencant par les lettres de Paul.

Je prends d'abord les trois premiers regards sur le mot énergie.

a) Le mot énergie dans notre usage banal.

Je regarde d'abord énergie dans notre usage banal. Le premier sens de ce mot qui s'impose
a nous aujourd'hui appartient au domaine de la physique. Il désigne une force gu'il s'agit de
capter a l'aide d'un dispositif, si possible de stocker, de distribuer et d'appliquer a un ouvrage,
pour produire quelque chose a l'aide également d'un autre dispositif. C'est le sens
sommairement dit, vu de I'extérieur — car je ne suis pas physicien du tout — de ce que peut
représenter le mot énergie. C'est un terme abstrait car c'est un mot extrait d'un certain
nombre de réalités pour désigner le fait que I'énergie est elle-méme extraite : un mot abstrait
pour une chose abstraite extraite.

Je note en passant qu'une chose fondamentalement abstraite est en fait considérée chez
nous comme la chose la plus réelle qui existe : I'énergie. Il y a énergie dans le cavalier, au
sens déja implicitement abstrait, lorsqu'une force musculaire de l'animal, a l'aide du
dispositif trés simple de la selle éventuellement, est utilisée pour produire un déplacement
rapide et non fatiguant de I'nomme. Cela se complique un peu avec l'attelage, dispositif assez
savant. Quand j'étais tout petit et que j'allais en vacances a la campagne chez mes grands-
parents, j'étais émerveillé par la complexité et lintelligence de [l'organisation d'un
harnachement de cheval.

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

2 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

Ce sont des points tout a fait élémentaires. On peut passer de la, méme poétiquement, a un
autre type d'énergie : je me rappelle, et nous sommes loin encore de I'énergie nucléaire, que
Claudel dans une des deux versions de la Ville — une de ses premiéres pieces qui comptent
deux versions — fait dire a un des personnages : « Nul doute qu'un jour tu ne mettes les
planétes au travail comme des mules » en faisant allusion & I'eau’. L'attelage des riviéres,
c'est la roue a eau qui transforme le mouvement de I'eau en un autre mouvement.

Dans le cas de la traction par l'attelage, il s'agit peut-étre plus originellement d'un attelage
pour trainer un matériau, peut-étre aussi d'un attelage plus sophistiqué avec l'invention de la
roue. L'usage de la roue est une chose merveilleuse. La roue tourne sur elle-méme d'un
mouvement circulaire indéfini et inopérant, et elle commence a étre opérante lorsqu'elle est
freinée par le sol, ce qui fait qu'elle avance, qu'elle se déplace. La courbe décrite par un point
de la roue est ce qu'on appelle une cycloide.

Comme I'énergie est une force de travail, du méme coup son calcul rentre secondairement
dans un autre champ qui est le champ de I'économie. 1l y a une économie de I'énergie, un
parameétre de production. Sans compter qu'il y a aussi des économies d'énergie, le mot
énergie étant pris la dans un sens un peu différent.

Bien sdr il y a dautres significations du mot énergie et des adjectifs correspondants
(énergique, énergétique...). Il y a des mots proches ou des mots auxquels ce mot s'oppose. Je
ne vais pas consacrer beaucoup de temps a examiner cela mais, puisque nous avons l'esprit
encore frais, je vais passer a autre chose. Et je garderai pour la deuxiéme partie de cette
séance un échange avec vous sur les significations du mot énergie tel qu'il sonne & votre
oreille, spontanément, indépendamment de références culturelles bien précises. En effet, si je
veux entendre un sens du mot énergie dans un ensemble déterminé, il faut déja que je prenne
conscience du sens que sournoisement il a pris dans le champ de mon propre discours, pour
en marquer la distance.

b) Le couple dunamis / énergéia (puissance / acte) en philosophie.

Deuxiéemement, je disais, ce mot a une signification philosophique, la ou il y a de la
philosophie au sens propre du mot philosophie, c'est-a-dire dans I'Occident. Je ne veux pas
dire gu'ailleurs on ne pense pas, mais la philosophie comme le mot philosophie est un mot
occidental. Et le mot "énergie™ est un mot tres important de la philosophie occidentale. Il fait
sens philosophique en particulier & partir d'Aristote : Aristote en parle dans les trois premiers
chapitres du livre Théta de sa Métaphysique. Je vous signale qu'il y a un magnifique cours de
Heidegger qui étudie ces trois chapitres dans un ouvrage qui existe en traduction francaise®.
Mais c'est encore mieux d'aller le lire dans Aristote.

L« Lla contenance, la barbe, le feu de I'ceil décélent Saturne, patron des ingénieurs et des lieux plantés
d'arbres. Certes nul ne te reprochera que tu fus parmi les hommes inutile. Nouveau Prométhée, profond mime,
Pénétrant en les imitant les mouvements les plus secrets de la nature / Tu les fis servir aux usages humains. Nul
doute qu'un jour tu ne mettes les planétes au travail comme des mules, Que tu n'ajustes des turbines au coup de
I'Océan, que tu n'utilises la poussée de la seve et la répercussion de la lumiere / Pour moudre notre grain et
tisser notre chemise. » (deuxiéme version de La Ville qui date de 1901).

2 Cours de 1931 de Heidegger : Aristote, Métaphysique [Théta] 1-3. De I'essence et de la réalité de la force.
Ed Gallimard, 1991. «Heidegger n'explore plus ici le dire de I'étant selon le vrai... mais bien : le dire selon
dunamis et énergéia... Il s'agit de s'orienter vers une pensée de la phusis en tant qu'elle est déterminée par le
mouvement, le changement, ou encore : la venue a la présence. » (Extrait de la présentation)

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 3

Le mot énergie, dans cette philosophie, a pour caractéristique de faire couple — et ce couple
aura de la postérité — avec le mot dunamis : c'est le couple dunamis / énergéia. Par
parenthése, les philosophes eux-mémes n'inventent pas tous les mots, mais ils prennent des
mots parmi les mots d'usage, et les frappent d'une certaine caractéristique qui les détermine
au type de réflexion philosophique qui est la leur. C'est ce qui a été traduit par la penséee
médiévale (celle-ci a une grande importance dans ce qui nous arrive comme prétendu
christianisme) dans l'expression « puissance et acte » (en puissance et en acte).

Le mot puissance, il ne faudrait pas l'oublier dans les synonymes approchant du mot
énergie, parce que nous pourrions nous amuser de ce que le mot énergie est assez en faveur
aujourd'hui, mais le Tout-Puissant a mauvaise presse® ! On voit bien la différence entre les
vicissitudes de I'histoire d'un mot et le sens que nous retenons, que nous requérons de lui
quand nous en usons.

nA

Dunamis et énergéia désignent deux modes fondamentaux d'étre : "étre en puissance™ et

"étre en acte" (pour traduire cela dans le langage latin).

Un autre mot accompagne énergéia pour designer l'acte, c'est entélekhéia (telos c'est
I'achévement)”. 1 est important de regarder cela, parce que nous allons retrouver ces mémes
mots dans le grec de notre Ecriture, et pas nécessairement dans le méme sens. 1l faut donc y
étre attentif.

Ce qui a donné lieu a cette formation du couple « puissance et acte », c'est une querelle
d'Aristote a I'endroit des mégariques qui sont des philosophes contemporains : 1’école de
Mégare prétendait qu'il n'est que ce qui est effectivement en acte ; et Aristote distingue donc
des modalités d'étre : I'étre se dit de facon multiple (éinai pollakhés légétar). Et la nous
avons une distinction entre deux sens du verbe étre : étre en puissance et étre en acte. En
effet les mégariques disaient que quelqu'un n'est musicien que lorsqu'il joue de la musique.
Aristote distingue : il est musicien quand il joue de la musique, la il est musicien en acte ;
mais par rapport a un autre qui n'a pas la capacité de jouer, il est musicien en puissance (il a
en lui cette possibilité qui est un mode d'étre : étre musicien).

Jinforme parce que cette distinction aura des séquelles considérables dans la pensée
occidentale. Méme les usages les plus probants de ce mot gardent quelque chose de cette
frappe initiale des mots dunamis (puissance) et énergéia (acte)°.

c) Le mot energie dans diverses traditions spirituelles.

En troisieme lieu, il s'agit d'examiner le mot énergie dans diverses traditions spirituelles. Je
vais reprendre des choses qui ont déja été indiquées par Yvon, et en tout cas qui se trouvent
dans le petit texte de présentation.

% Sur le mot "Tout Puissant” voir : Entendre les mots Dieu Pére Tout-puissant & partir de la Résurrection.

* Le latin actus traduit deux termes d'Aristote : énergéia (« qui est en plein travail ») et entélékhéia (« qui
séjourne dans sa fin »). Energéia est le mouvement considéré en son déploiement ; entélékhéia désigne la fin du
mouvement ; quant a l'origine du mouvement, elle est en « puissance » (dunamis), c'est-a-dire susceptible de
passer et de saccomplir en sa fin grace au travail. (Résumé d'un article sur Internet
http://www.detambel.com/f/index.php?sp=liv&livre_id=2976).

> Par exemple quand Paul dit : « I'Evangile est une dunamis de Dieu » (Rm 1, 16), le mot dunamis ne
s'oppose pas a énergéia comme chez Aristote, mais dit I'activité de Dieu en acte d'accomplir et de sauver.

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2016/10/01/34387662.html

4 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

« Jusqu’a une période récente, I’emploi du mot "énergie” se cantonnait majoritairement
dans le domaine des sciences physiques — c'est ce que nous disions — ailleurs, il était plutét
question de force, de puissance ou de pouvoir — force, puissance et pouvoir sont donc des
analogues qui ne jouent pas dans le champ de la physique a proprement parler, mais par
exemple dans l'ordre de la politique. — Les choses ont bien changé. Ce mot, devenu quasi
magique, s 'emploie dans tous les domaines de [’existence : tout est énergie ! L’influence des
traditions asiatiques a beaucoup joué dans ce sens : "gi" chinois® et "prana” indien. »

Ici il est donc fait allusion & un concept — je ne sais pas si le mot "concept" est pertinent,
mais en tout cas "a un mot signifiant” — qui subit une traduction dans notre langage.

Il faut toujours s'interroger, méme si celui qui emploie le mot d'énergie est un connaisseur
éventuellement tres pertinent d'une tradition qui nous est étrangere. Oui, il sait bien ce que
c'est que I'énergie, mais il emploie quand méme un mot francais pour le dire et il n'est pas
shr qu'il sache également tous les tenants du mot francais. C'est une chose a laguelle il faut
étre tres attentif.

Pour ma part, je vous le dis tout de suite, je ne suis spécialiste ni de bouddhisme ni de
vedantisme, ni de quoi que ce soit de ce genre. Jai eu occasion de mener quelques
séminaires ou rencontres en commun, avec un spécialiste du bouddhisme par exemple’ ;
mais j'avais remarqué a ce moment-la que les auditeurs, qui étaient tous des occidentaux,
étaient beaucoup plus étonnés par la lecture que nous faisions de I'Evangile que par ce que
lui nous disait de la tradition dont il parlait.

Autrement dit ma tache ici n'est pas du tout de prétendre — ce serait tout a fait hors de mes
possibilités — dire des choses définitives sur le rapport entre ces choses. Mais je voudrais
préparer suffisamment notre intelligence de ces mots dans le Nouveau Testament pour que le
rapport qui en est fait puisse étre examiné avec rigueur. Pourquoi cela ? Parce que I'Evangile
comme il nous advient n'est pas I'Evangile dans son propre. Bien sdr il nous advient a travers
une tradition de lecture, et il se trouve historiquement que cette tradition de lecture est une
tradition occidentale qui a fortement marqué la théologie.

® Le gi chinois (prononcer tchi) ou le ki japonais c'est le souffle, I'énergie vitale. Par exemple le mot gi gong
signifie "le travail du souffle" ou encore "la maitrise de I'énergie”. Le mot ai-ki-do est formé de ai (harmonie,
union), ki (souffle, énergie), do (la voie) : l'aikido est la voie de I'union du souffle-énergie. Voir En écho au
pneuma (Esprit Saint...) du NT, le "ki" (souffle-énergie) japonais selon Maitre Masamichi Noro.

Dans l'introduction du cycle de conférence, Yvon le Mince a parlé du livre de Martin Palmer Les Evangiles
de la Route de la Soie par l'intermédiaire de A hauteur des nuages de Bernard Besret (ENERGIE. Yvon le
Mince introduit le cycle de rencontres animé par J-M Martin). Dans son livre B. Besret dit aussi : « Dans le
méme ordre d'idées, John Lagerwey, éminent érudit du taoisme religieux qui passe une grande partie de sa vie a
retrouver les traces vivantes du taoisme populaire dans les campagnes de Chine, de Taiwan et Hong Kong, a
donné sa lecture taoiste des rites de la messe chrétienne catholique romaine : les dialogues entre le prétre
célébrant et l'assemblée sont interprétés comme autant de formes d'échanges de gi entre le célébrant et les
fidéles, et la messe, vue sous cet angle, devient une sorte de gi gong. » (p. 129). Ceci résume bien le livre La
Messe, yoga du souffle (éd. Le Fennec, 1994) de John Lagerwey qui remarque p. 14 que le mot que I'on traduit
par “esprit" est le méme, en hébreu, que le mot "souffle” (il ne parle d'ailleurs pas de gi mais de souffle).
D'entrée de jeu il dit « Mon histoire personnelle peut se résumer en une phrase : je suis un calviniste venu au
catholicisme par le taoisme. » (p. 5).

" J-M Martin a animé avec Dennis Gira, une session intitulée "Christ et lotus" en 1992 a I'Institut Catholique
de Paris. Dennis Gira, chrétien a écrit plusieurs livres (Le lotus ou la croix, les raisons d'un choix ; Jésus,
Bouddha : une rencontre possible ?...), il enseignait le bouddhisme a I'lCP. Par ailleurs il a lui-méme participé
a des sessions de Jean-Marie.

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2016/10/21/34464697.html
http://www.lachristite.eu/archives/2016/10/21/34464697.html
http://www.lachristite.eu/archives/2016/10/21/34451299.html
http://www.lachristite.eu/archives/2016/10/21/34451299.html

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 5

Beaucoup de choses que j'apprenais au petit catéchisme comme étant I'Evangile étaient tout
bravement d'Aristote. Au petit catéchisme je savais déja qu'il y avait trois vertus théologales
et quatre vertus cardinales® ce qui était censément dans I'Evangile, sauf que I'énoncé des
quatre vertus cardinales vient d'Aristote.

Ce processus a sa légitimité historique dans son lieu. Cependant notre tache n'est peut-étre
pas simplement de poursuivre cela. L'Evangile est quelque chose d'in-oui c'est-a-dire qui n'a
pas encore été pleinement entendu ; il reste toujours a entendre dans I'Evangile. La tache que
nous nous donnons ici est quelque chose de cet ordre.

Il — Les mots énergie et puissance chez saint Paul

J'en arrive donc au quatriéme point qui est I'énergie (énergéia), son corrélatif dunamis
(puissance) et le verbe énergein dans le Nouveau Testament.

e Partir de I'énergie chez Paul pour en venir au pneuma.

Nous allons bien sdr en venir a saint Jean, mais auparavant j'aimerais partir de saint Paul.
Peut-étre va-t-il nous préparer a entendre un autre mot — mais vous savez d'avance celui qui
se désigne ici — c'est le terme de pneuma (esprit, souffle, vent)® ; nous y serons conduits par
saint Paul.

Je vais partir du mot méme d'énergie en prenant beaucoup de soin pour l'entendre. Jai
relevé un certain nombre de références courtes. Ce n'est pas une trés bonne facon de
procéder, j'aime mieux entrer dans un texte qu'entreprendre I'énumération d'un certain
nombre d'usages d'un mot, mais aujourd'hui il s'agit d'un exercice préparatoire.

1) L'énergie de la Parole.

a) L'Evangile, Parole ceuvrante (Rm 1, 16).

« Car je ne rougis pas de I'Evangile, en effet il est dunamis de Dieu pour *'I'étre-sauf"*
de tout homme qui I'entend (le recoit) — littéralement : “pour le salut de tout croyant” ». Tous
ces mots nécessitent de I'attention. Nous verrons progressivement que tout est contenu dans
ce verset-la. Cependant a notre oreille, a premiére écoute, cela n‘apparait pas.

e L'Evangile comme dunamis (puissance).

Le mot qui est prononcé ici est evangelion. C'est le mot le plus originel pour dire la chose
du Christ. L'évangile est apparemment une parole, une annonce, et méme une belle annonce

8 Les quatre vertus cardinales : prudence, tempérance, force, justice (“cardinales” du latin cardo : charniére,
pivot).

% J-M Martin aime ne pas traduire le mot grec pneuma : « Nous savons que le pneuma c'est I'esprit ou c'est le
souffle. Pour l'instant plutdt nous ne savons pas ce que c'est, si vous le voulez bien, et ce faisant, nous
respectons le mot de Jésus en saint Jean au chapitre 3 : « Le pneuma tu ne sais d'ou il vient ni ou il va », et
d'ailleurs vous avez des exégetes qui, dans ce verset, traduisent pneuma par "vent", et d'autres par "Esprit".
Nous laissons cela ouvert. Le pneuma, f(t-ce I'Esprit Saint tout autant que le vent, sont des choses qui restent. ..
"en l'air" dans notre esprit, et nous prenons conscience qu'il ne faut pas se hater d'en préciser de fagon trop
serrée la signification. Il faut laisser le temps pour nous de nous approcher de ce mot-la. » (Extrait d'une soirée
sur le Notre Pére)

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

6 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

(ev-angelion), mais le mot évangile désigne a la fois la chose annoncée et I'annonce de la
chose. Il a sa source dans I'Ancien Testament : c'est le mot "mevaser tov" qui désigne le
messager qui apporte la nouvelle de la victoire, I'heureuse nouvelle™.

Seulement pour nous une annonce n'est pas une énergie. Eh bien la belle annonce est une
dunamis (une énergie). Que dit-elle ? Elle dit : « Jésus est mort et ressuscité pour nous » et
elle ne dit rien d'autre. Comment une annonce de ce genre, du fait d'étre entendue, peut-elle
étre "salut™ (mais que veut dire salut ?) pour 'nomme qui la regoit, qui I'entend ?

Il faut savoir que, non content de désigner la parole qui annonce, le méme mot Evangile
désigne I'événement méme qui est ainsi annoncé. Et cet événement (ou cet avénement) qui
est pour nous un avenement de parole, n'est pas simplement une parole qui annonce, ce n'est
pas une parole qui disserte, ce n'est pas une parole qui commande, c'est une parole qui agit,
qui fait ce qu'elle dit.

Le dire est un montrer — c'est l'origine du mot deiknumi en grec, dicere en latin, dire en
francais — un donner a voir. C'est a la fois donner que cela vienne et que du méme coup cela
se voie. Autrement dit la parole d'Evangile est une parole active, sauf qu'elle nous arrive
d'abord “désactivée”, c'est un mot de Paul ; littéralement c'est "désceuvrée". Effectivement
chez nous la parole est quelque chose qui commente plutét que quelque chose qui fonde ou
qui agit. Or la parole de I'Evangile "opére" ce qu'elle dit. Opérer est un terme pertinent si je
I'entends dans son origine puisque le mot "ceuvre" vient du latin opus : d’ou ceuvrer. C'est un
mot qui est assez peu usité aujourd’hui dans ce sens-la, sauf a propos de "l'opération
chirurgicale", ou chez les chrétiens a propos de la mystérieuse "opération du Saint Esprit".
(Euvrer demande aussi a étre pense, ce n'est pas fabriquer.

(Euvrer c'est donner. Tous les verbes essentiels du Nouveau Testament sont subordonnés a
cette idée de donation et de donation gratuite, qu'il s'agisse du terme grec de charis (ce qui
est gracieux au double sens de aimable et de gratuit), ou qu'il s'agisse du verbe didémi (je
donne) qui est un des verbes majeurs de I'évangile de Jean, charis étant fréquent chez Paul ;
mais c'est la méme chose radicalement.

Pour avancer encore dans cette direction : cette parole ceuvre ce qu'elle dit c'est-a-dire
qu'elle ceuvre pour ce qui est appelé dans notre phrase "le salut”. C'est aussi un mot trés
fatigué, mais le salut signifie le sain par rapport a ce qui est malade, ou I'éveil par rapport a
ce qui dort, ou la résurrection par rapport a ce qui est mort. « Jésus est mort et ressuscité ».

Donc « I'Evangile est une dunamis pour le salut de tout homme qui croit (qui entend). »
Croire c'est un mot que Jean lui-méme commente par le terme lambanein (recevoir) et par le
terme akouein (entendre) : comme c'est une nouvelle, cela nous vient par 'oreille, mais nous
recevons par la celui qui vient. Venir et recevoir, c'est la structure de base.

Je me rappelle qu'ici, il y a deux ans, sous le titre : Plus on est deux, plus on est un'!, nous
avions médité, parmi les grandes dualités (les grandes dyades) qui articulent la pensée de
I'Evangile, la dyade d'entrée, de I'abord ; et nous avions dit qu'aborder I'Evangile, ce n'était

101 a premiére occurrence est en Isaie 52,7 : « Qu'ils sont beaux sur les montagnes, Les pieds de celui qui
apporte de bonnes nouvelles. »

1 voir la transcription de ce cycle dans le tag PLUS 2 PLUS 1..

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/tag/PLUS%202%20PLUS%201

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 7

pas présupposer qu'il soit une tradition, une religion encore moins... L'Evangile ¢a vient et
ca se recoit.

Or que signifie ici le mot dunamis ? Bien sdr I'Evangile vient par une parole pour autant
qu'il est entendu. 1l a été recu a I'age apostolique dans une expérience qui est I'expérience de
I'énergéia divine, de la mise en ceuvre de ce que Jean appellera (en le mettant dans la bouche
du Christ) "mon ceuvre".

Il ne faut pas oublier que énergéia est de la méme racine que ergon (ceuvre). C'est une
vieille racine indo-européenne d‘ailleurs. Travail se dit werk en allemand, work en anglais.
C'est une ceuvre. Or dans notre Nouveau Testament il n'y a pas la distinction qui nous est si
familiere entre le champ de la parole d'une part, et le champ de l'activité d'autre part. La
distinction entre théorie et pratique est tout a fait étrangére au Nouveau Testament, alors
qu'elle est totalement structurante de notre Occident. La distinction entre le cognitif et
I'appétitif (ou I'affectif) est une distinction qui perdure, qui est fondamentale, qui est assez
insurmontable pour un occidental.

Or ici il s'agit de I'évangélion qui est une parole ceuvrante. Ce n'est pas une parole qui
enseigne sur la fagcon de se sauver, c'est une parole qui, d'étre entendue, sauve. C'est une
parole qui annonce I'éveil c'est-a-dire la Résurrection du Christ, mais pour autant que
j'acquiesce a cette parole, j'en suis du méme coup éveillé moi-méme. C'est une parole
donnante, ccuvrante.

C'est trés simple : I'Evangile est une parole qui, d'étre entendue, ressuscite, me ressuscite
maintenant.

Que veut dire ressusciter ? Apparemment il y a beaucoup de gens qui chantent I'Evangile
en cherchant a éviter le terme "ressusciter”. Ceci peut poser des questions. Cependant pour
entendre la parole dans sa structure, dans la configuration dans laquelle elle est entendue
dans I'Evangile, c'est cela en premier qu'il faut avoir en vue, quitte & ce qu'on réponde aux
difficultés qui peuvent surgir a ce sujet dans un second temps. La premiére chose pour entrer
dans une pensée n'est pas de l'importuner par nos questions, nos doutes, nos préférences,
c'est tenter de voir le sens qu'elle a pour celui qui authentiqguement la profére. Je dis parfois :
si vous m'écoutez, il faut m'écouter dans "mon" oreille @ moi, aprés vous en ferez ce que
vous voudrez, mais dans un premier temps c'est cela.

Il peut arriver qu'on entende une parole qui vient de quelqu'un d'autre et qu'on réagisse
simplement par humeur, parce que ce mot n'a pas ce sens-la chez nous, ou parce qu'on
n'aime pas ce mot. Mais ce n'est pas une affaire d'aimer les mots, c'est une affaire
premierement de les entendre, et les entendre pour ce qu'ils disent la ou ils parlent. Donc
c'est une question de posture : il faut avoir la posture de I'écoutant ; et, quand c'est accompli,
c'est une posture de disciple. Mais, nous lI'avons déja étudié ici, nul ne s'instaure lui-méme
disciple s'il n'est pas appelé. C'est une parole qui parle a I'neure ou elle parle, et c'est une
parole qui parle a tout homme. « Mais voyons, tout homme ne dit pas : "Jésus est
ressuscité” ! ». Non, et cependant peut-étre que l'essence de la parole "Jésus est ressuscité"
ne réside pas dans le fait de proférer ces mots-la.

L'archétype de la parole ceuvrante, c'est « Fiat lux » : « "Lumiere soit"... Lumiere est ». Or
saint Paul cite ce "Fiat lux" dans un texte tres important dans ce domaine: « Celui qui dit :
d'entre les ténébres "Lumiere soit", c'est celui qui fait luire dans nos ceeurs pour la

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

8 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

luminance de la gloire de Dieu sur le visage (ou sur la face) du Christ. » (2 Cor 4, 6). C'est
la face du visible de l'invisible. Donc vous avez ici I'exemple typique de la parole ceuvrante.

b) La Parole désceuvrée (Rm 7).

Si nous avions le temps, nous pourrions comme contre-exemple examiner I'autre parole de
Dieu qui est : « Tu ne mangeras pas de I'arbre » (Gn 2, 17). Oui, mais ¢a mange ! Qu'est-ce
qui s'est passé alors ? Saint Paul analyse cela dans un texte que nous n‘allons pas voir
maintenant parce qu'il est assez difficile d'interprétation, au chapitre 7 de I'épitre aux
Romains. En fait Adam entend la parole « Tu ne mangeras pas » dans la reprise qu'en fait
I'adversaire, le falsificateur, le diabolos. Le theme de la falsification de la parole est un
theme majeur qui correspond du reste au meurtre pour I'numanité.

Vous avez d'abord la Parole, ensuite I'Homme, ensuite le couple.’? C'est pourquoi les
péchés majeurs qui sont des noms propres de l'adversaire (du diabolos) sont : premiérement
la falsification (il est le pseudos, le falsificateur) ; deuxiemement le meurtre (il est le
meurtrier, l'archétype du meurtre) et troisiemement le pornos c'est-a-dire I'adultére, celui qui
brise la bipolarité masculin et féminin du couple. Nous avons ici une sorte d‘articulation
majeure qui se trouve assez développée par exemple dans le chapitre 8 de I'évangile de Jean
a partir du verset 31 dans un dialogue ou Jésus est trés violent a I'égard des Judéens qui
avaient entendu sa parole.

Quelle question se pose Paul a propos de ce qui se passe en Genese 3 ? C'est, je crois bien,
en dépit des apparences : comment expliquer que la parole de Dieu qui est donnante soit une
parole qui, ici, est désceuvrée, une parole qui n'accomplit pas 1'ceuvre ? Toute parole de Dieu
accomplit son ceuvre. Au contraire, une loi dit « tu dois » mais elle ne donne pas que je
fasse. Vous, vous n'avez pas de probléme, parce que vous savez que la parole de Dieu est
une loi et que vous étes libres et que, par rapport au "tu dois", ou je fais, ou je ne fais pas !
Mais ce n'est pas du tout la pensée de Paul. C'est un vrai scandale qu'il y ait une parole de
Dieu efficace, la parole créatrice, et qu'elle soit précisément inefficace dans ce lieu majeur.
La question est de savoir ce qui la rend inefficace !

Qu'est-ce qui se passe a la Genese ? Le serpent reprend la parole de Dieu mais en la
transformant, et celle-ci arrive a I'oreille d’Adam dans une interprétation qui fait de la parole
donnante une parole de loi, et de loi posée par une sorte de jalousie ; c'est une loi qui veut se
garder son champ propre, ne pas communiquer, ce qui est le contraire méme de la parole de
Dieu qui est une parole donnante. D'ou toute la thématique bien connue chez Paul de ce que
nous ne sommes pas saufs ni ajustés : voila un autre mot aussi important que le mot de salut,
gu'on traduit par justification, justice. Cette traduction est une moralisation indue du terme
a-dikos, le désajusté, qui est le contraire du dikaios (le bien ajusté). Cela ne se réduit pas au
champ de la morale, c'est un terme beaucoup plus vaste et beaucoup plus vague.

Le désajustement est introduit par la falsification de la parole.

12 Cet ordre est celui du chapitre 1 de la Genése : la parole vient en premier (« Dieu dit :"Lumigre soit" ») ;
I'hnomme ensuite (« Faisons I'homme »), et le couple enfin (« méle et femelle il les fit »).

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 9

C'est ensuite le beau passage de Paul ou il est question du double je de I'hnomme : du je qui
veut et du je qui fait, qui ceuvre®.

La vous avez une analyse tres pertinente de quelque chose d'essentiel dans I'identification
de la parole de Dieu, la reconnaissance de la parole de Dieu.

C'est une parole donnante, pourquoi ? Dans ce méme chapitre ler des Romains il y a un
grand passage sur l'avénement du péché dans le monde qui ne prend pas la figure d'Adam.
En effet, Paul ne parle pas pour les Judéens ici mais pour les goim (les nations) ; donc il
prend un autre langage. En quoi consiste le premier péché ? « lls n'eucharistierent pas », il
s'agit des hommes. Eucharistier c'est rendre gréce, c'est-a-dire recevoir comme don la parole
donnante. C'est donc une traduction de la méme chose dans un langage autre. Ceci est trés
intéressant.

Remarque conclusive.

Donc nous avons, a l'aide de ce petit verset, déja donné un certain nombre d'indications
précieuses sur la dunamis. La dunamis n'est pas purement et simplement étrangére a la
parole — ce point est trés important, je le dis d'avance, on a souvent mis le logos du cété de
I'intelligence et le pneuma du coté de l'affectif (pneuma d'agapé...). L'origine de cette
distinction c'est Augustin. Avant Augustin on ne fait pas cette distinction, donc on ne la fait
pas non plus dans notre Ecriture. Cela se fera dans la théologie classique, y compris dans la
grande théologie médiévale. Mais pour l'instant, non.

2) La puissance s'accomplit dans la faiblesse (2 Cor 12, 9).

Je prends maintenant 2 Cor 12, 9. C'est un passage trés court.

« Il (Dieu) m'a répondu : ""Ma grace te suffit car la dunamis (puissance) s‘accomplit
dans la faiblesse (asthénéia). » Voila un usage du mot dunamis qui ouvre tout un champ
caractéristique de la pensée paulinienne. Vous pourrez me dire tout a I'heure, par exemple
que, méme chez nous, quelqu'un qui est asthénique n'est pas dynamique. Donc il y a des
échos méme dans notre langage aujourd'hui.

Le mot asthénéia est, chez Paul, un synonyme du mot de chair, et le mot de chair ne
désigne pas une partie du composé humain mais un mode natif d'étre homme. La chair est
aussi un mot qui donne lieu & beaucoup de confusions quand on lit I'Evangile, surtout saint
Paul, mais aussi saint Jean™*.

L'asthénéia désigne la chair c'est-a-dire I'hnumanité en tant que faible, en tant qu'asservie, en
tant que mortelle : asservie a devoir mourir, a avoir a mourir, mais avoir a mourir sur le
mode d'y étre asservi. Le Christ assume cette asthénéia (cette faiblesse) mais librement ;
autrement dit non pas comme une servitude. Et cela change le sens de la mort et en fait non
pas une mort pour la mort mais une mort pour la vie, c'est-a-dire que la résurrection est
inscrite dans le mode méme de mourir de Jésus. Cela, aucun de nous n'a la capacité native de
le faire en plénitude, et de le faire selon la vocation proprement christique. Car le Christ a la

1% Voir Les distinctions "corps / ame / esprit" ou "chair / psyché / pneuma” ; la distinction psychique et
pneumatique (spirituel).

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2014/02/11/29180534.html
http://www.lachristite.eu/archives/2014/09/12/30577812.html
http://www.lachristite.eu/archives/2014/09/12/30577812.html

10 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

capacité de le faire non pas seulement pour lui-méme, mais pour I'humanité entiére. Aucune
des fractions parcellaires d’humanité que nous sommes n'a en elle-méme la capacité
d'accéder a cela. Autrement dit le Christ est, du plus profond de lui-méme, ce fond
d’humanité qui est capable d'agir pour les fragments ; il est la récapitulation comme dit Paul,
la reprise en téte (caput) de ce qui était demembré. Notre facon d'étre multiples n'est pas
simplement une addition d'individus divers, mais un démembrement. Vous voyez s'esquisser
14 de grands thémes pauliniens.

Il pourrait se faire que des phrases comme celle-la (« Ma grace te suffit car la puissance
s‘accomplit dans la faiblesse ») soient entendues plus ou moins comme offensantes ou
diminuant ce que nous appelons la dignité humaine. Eh bien non car, a la lecture de Paul,
nous serions amenés a distinguer en nous un Adam psychique et un Adam pneumatique
(spirituel). Et il faut faire bien attention car, dans notre langage le plus usuel, nous
distinguons le corporel et le spirituel ; et le psychique s‘oppose a I'organique, au matériel, au
corporel, au charnel. Alors que, chez Paul, ce qui est appelé charnel, c'est la méme chose que
ce qui est appelé psychique, c'est notre je natif, le je par lequel en premier lieu nous venons a
nous-méme et au monde et a autrui, notre facon native de dire je. Or la nouveauté christique
qui s'annonce et qui vient (je le disais tout a I'heure) ne repose pas purement et simplement
de facon pacifique sur ce je natif, elle révéle en moi un je plus profond que je ne savais pas
et qui est dans un autre rapport avec le Je christique.

Les pronoms personnels je, tu, il, nous, nous en parlons toujours selon l'expérience que
nous en avons, naturellement. Or ici se découvre quelque chose de tel que le Je christique ne
fait pas nombre avec notre je spirituel (notre je intime) sur le mode sur lequel je, tu et nous
font nombre dans notre usage courant (notre usage psychique). Ceci est énorme, essentiel, et
je n'escompte pas du tout que vous entendiez ce que je suis en train de dire. Il faut I'entendre
a plusieurs reprises pour qu'un beau jour cela prenne sens. Mettons que ca s'entende a la
septieme fois, je ne peux pas commencer par la septieme.

» \ous pourriez au moins répéter la phrase ?

J-M M : Ca je ne sais pas, je ne sais plus. Il faudrait que je reprenne tout. Quand je parle je
suis un coureur de fond, j'arrive essoufflé et vous me dites : « Vous ne pourriez pas
recommencer ? » ! Mais ¢a viendra en son temps.

Je note ici quelque chose qui mériterait d'étre traité et qui n'est pas précisément de notre
visée, mais qui est important chez Paul, c'est le renversement messianique. Il ne le dira pas
sous cette forme-la mais, plus loin ou ailleurs, il dira que la force de Dieu se manifeste dans
notre faiblesse, et que la sagesse de Dieu est dans notre sottise. Nous allons le trouver
maintenant.

3) La Parole de la croix comme puissance active de Dieu (1 Cor 1, 18-25).

« "La parole de la croix, en effet, est folie pour ceux qui se perdent, mais pour ceux qui
sont en train d’étre sauvés, pour nous, il est puissance de Dieu. Car il est écrit : Je détruirai
la sagesse des sages et j ‘anéantirai lintelligence des intelligents. *°OU est le sage ? Ou est le
docteur de la loi ? Ou est le raisonneur de ce siecle ? Dieu n’a-t-il pas rendue folle la sagesse
du monde ? ?En effet, puisque le monde, par le moyen de la sagesse, n’a pas connu Dieu
dans la sagesse de Dieu, c’est par la folie de la prédication que Dieu a jugé bon de sauver

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 11

ceux qui croient. ?Les Juifs demandent des signes, et les Grecs recherchent la sagesse ;
“mais nous, nous préchons un Messie crucifié, scandale pour les Juifs, folie pour les paiens,
**mais pour ceux qui sont appelés, tant Juifs que Grecs, il est Christ, puissance de Dieu et
sagesse de Dieu. *Car ce qui est folie de Dieu est plus sage que les hommes, et ce qui est
faiblesse de Dieu est plus fort que les hommes. » (TOB)

« *8Car le logos de la croix — le logos de la croix c'est a la fois la parole qui annonce la
mort-résurrection du Christ, mais aussi la parole qui accomplit la résurrection de celui qui
I'entend, I'éveil comme nous disions tout a I'heure — est une sottise pour ceux sont perdus —
c’est-a-dire "qui ne I'entendent pas™ — mais pour nous qui sommes saufs, elle est dunamis
de Dieu (activité de Dieu). » Nous retrouvons ce terme de dunamis (puissance, activite).

Le logos de la croix (la parole de la croix), c'est la méme chose que ce qui était appelé tout
a I'neure Evangelion puisque nous avons dit que I'Evangile a son foyer en ceci : « Jésus est
mort (sur la croix) et ressuscité » ; mort et ressuscité, dans ce cas-1a, ne sont pas deux mots
différents, puisqu'il est mort d'une mort de résurrection. Il y a méme un petit mot dans un
évangile apocryphe, I'Evangile de Philippe, qui dit avec beaucoup d'humour : « On pense en
géneral que Jésus est d'abord mort et qu'il est ressuscité ensuite, alors qu'il est ressuscité
d'abord et qu'il est mort ensuite. » Vous voyez I'énigme ? Cela signifie qu'il est mort d'une
mort tout entiére détenue dans la force de résurrection, c'est-a-dire que la résurrection est une
dunamis qui est en lui et qui ne fait que se révéler et se dévoiler a lI'occasion de sa mort, par
son mode de mourir. Evidemment c'est une phrase énigmatique qui n'est pas du tout a
entendre comme si elle inversait le rapport du vendredi saint et du jour de Paques.

Donc la parole de la croix (C'est I'Evangile) est une dunamis de Dieu. Je comprends
maintenant ce que voulait dire Evangile puisque nous lisions : « I'Evangile est une dunamis
de Dieu » et nous entendons ici : « le logos de la croix (I'annonce de la croix) est une
dunamis de Dieu ».

Paul dit ensuite : « 20U est le sophos... ? » le sophos est le contraire du sot, et ici c'est le
philosophos ; c'est la philosophie, la sagesse de ce monde.

« 0 est le sophos, ol est le grammateus (pas seulement le grammairien, mais celui qui
est dans les lettres) de cet aibn-ci (ce monde-ci) ». Ce que Jean appelle monde (cosmos)
s'appelle aion ici, I'aidn étant un espace-temps déterminé et toujours qualifié. Le monde ici
(ce sera surtout I'expression johannique du monde) ne désigne pas ce que nous appelons le
monde aujourd'hui (de méme que la chair ne désigne pas ce que nous appelons la chair) mais
I'espace qui est régi par la mort et le meurtre, car nous sommes nativement asservis a mourir
et a exclure. C'est notre natif premier par rapport auquel il est dit a Nicodeme au chapitre 3
de I'évangile de Jean : « Si quelgu'un ne nait pas de cette eau-la qui est le pneuma, il n'entre
pas dans I'espace de Dieu ». L'espace de Dieu c'est le royaume de Dieu, puisque tout espace
est un espace régi, c'est un lieu qui a un mi-lieu, qui est donc régi. La notion de lieu est
capitale pour l'intelligence de la symbolique spatiale qui est dans notre Nouveau Testament,
il mériterait d'étre examiné pour lui-méme.

« Dieu n'a-t-il pas rendu sotte la sagesse du monde *!car, puisque le monde n'a pas
connu la sagesse de Dieu, il a plu a Dieu de sauver ceux qui le recoivent (les croyants) par
la folie (ou la sottise) de I'annonce. » L'annonce de la croix est sagesse (sophia) de Dieu.

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

12 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

Nous retrouvons ici quelque chose qui nous raméne du cdté du logos (de la parole). Nous
avons I'habitude de distinguer, et méme d'opposer, la parole et les faits : la parole pour nous
est quelque chose d'incertain qui ne fait que commenter ou indiquer de I'extérieur des faits
déja constitués. Or le rapport de parole et ceuvre chez Paul n'est pas du tout celui-la. La
notion de sagesse ici s'oppose a la sottise de cette parole : c'est sottise en particulier pour les
Grecs. Paul distingue parmi ses interlocuteurs ceux qui sont d'origine juive, et les Grecs.

« % Car les Judéens (les Juifs) demandent des signes, mais les Hellénes (les Grecs)
cherchent la sophia. » Vous avez ici une caractérisation des interlocuteurs de Paul. Nous
avions lu dés le début que la parole de Dieu était adressée et aux Juifs et aux Grecs. Ce qui le
préoccupe dans ce passage et dans la plupart de ses épitres, c'est que I'annonce de Jésus n'est
pas faite simplement pour le peuple juif, mais pour : et les Juifs et les goim ; pour la
totalité'. Or l'attente des uns et des autres n'était pas la méme et, nativement, l'oreille n'était
pas ajustée a entendre cette parole. En effet, dit Paul : « les Judéens demandent des signes
(des prodiges) », mais annoncer la mort du Christ n'est pas tellement un prodige méme si
c'est une annonce qui inclut en elle la Résurrection.

«#Nous, nous proclamons un Christ crucifié, d'une part scandale pour les Juifs, d*autre
part folie pour les paiens. », Pour les Grecs la Résurrection est quelque chose qui ne peut
pas s'entendre. Paul en a fait I'expérience dans son discours a I'Aréopage d'Athénes (Ac 17,
22-34) ou prudemment il commence par la création — ce n'est jamais une bonne idée — par le
Dieu qui a fait toutes choses et qui est un, et qui est autre que les idoles, et enfin, il parle de
cet homme destiné pour le salut qu'il a ressuscité d'entre les morts : « Oh ! Nous t'entendrons
a ce sujet un autre jour » ! C'est folie, c'est-a-dire c'est le contraire de la sagesse.

« #*Mais pour ceux qui sont appelés, qu‘ils soient juifs ou grecs, [ce qu'il annonce c'est
le] Christ [comme] dunamis de Dieu et sagesse de Dieu ». Ce qui est intéressant, c'est que
dunamis et sophia (puissance agissante et donnante, et sagesse) ce sont deux titres du Christ
lui-méme : il est la Dunamis de Dieu et la Sophia de Dieu. Ces termes sont deux et
cependant ils ne signifient qu'une chose en vertu du principe qu'on appelle hendiadys, figure
de style bien connue méme en Occident : dire une chose a travers deux mots. Et cela est
surtout caractéristique du langage de Jean qui emploie de facon décisive ces hendiadys.

« ®Car la folie de Dieu est plus sage que [la sagesse] des hommes et la folie de Dieu est
plus forte que celle des hommes. » Ici nous entrons dans la thématique paulinienne : « la
folie de Dieu est plus sage que la sagesse des hommes ». C'est une structure assez curieuse
qui est constante chez Paul. Ce ne sont pas simplement des formules qui ne nous sont pas
familiéres, ce n'est pas simplement le vocabulaire, c'est le mode méme d'ecrire qui est pour
nous étrange chez Paul.

Parenthése sur la multiplicité des dénominations du Christ.

Les multiples dénominations comme Sagesse, Dunamis, sont des déploiements de ce qui
est en unité dans le Christos, c'est-a-dire que, s'ils sont deux, il y a une raison : il y a un
"micron" de différence, comme dira Jean, mais fondamentalement ils disent la méme chose.

1>C'est ce qui fait que I'Evangile n'est pas la pour constituer un peuple parmi les peuples : il n'est pas structuré
comme une culture en lui-méme, mais comme quelque chose qui s'adresse a toutes les cultures. Ce n'est pas
parce que, dans un premier temps, il s'est adressé particuliérement a la culture occidentale qu'il est réduit a cela : il
concerne la totalité de I'numanité. Ce qui pose des questions tres intéressantes. (J-M Martin).

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 13

C'est le principe du déploiement de l'indicible dans le dicible. L'ensemble de ces
dénominations dit le dicible de Dieu c'est-a-dire le recevable dans des mots, dans des noms
de Dieu. Ca constitue la face, le visage, le Christ étant le visage de l'invisible ; de méme
qu'il est le Fils du Pére, car le Pére n'est pas du tout pensé a partir de notre pratique de la
paternité, qu'elle soit physiologique ou notariale : le fils est la manifestation visible de la
semence secréte du pere, le fils est d'abord en semence et vient a corps (nous reviendrons
sur ces expressions), le fils est la manifestation, le développement de la semence.

Nous avons donc ici un déploiement qui, dans le concret, donne lieu & un démembrement,
autrement dit c'est le travail de la falsification du Nom qui fait que les noms, au lieu d'étre
entendus comme des aspects, comme des pétales qui restent réunies au cceur, au bourgeon
qui les a déployeées, se défont. Nous recevons les mots de cette fagcon-la. Donc bien
distinguer le silence qui est la parole — la parole et le silence sont fondamentalement la
méme chose — et, quand la parole déploie ce qui est détenu dans le silence, nous avons
affaire a une apocalupsis (un dévoilement) ; c'est le mot révélatio (dévoilement). Quand
cela arrive a une oreille non préparée, non pertinente, ce sont des mots qui sont disjoints,
sans rapport les uns avec les autres, et c'est comme cela que nativement nous recevons le
logos (la parole).

Nativement I'nomme est dans une parole mal-entendue, dans une mé-prise. Le Christ,
venant, vient a la mort mais il vient a la méprise : on se méprend, on ne sait pas s'y prendre
pour l'entendre. C'est pourquoi il faut attendre d'entendre, et il ne faut pas considérer cela
comme quelque chose de purement négatif parce que le malentendu est notre premier mode
d'entendre®®. La perfection pour I'homme n'est pas d'étre parfait, la perfection est une sur-
perfection. En effet le don de Dieu est chez nous un par-don, d'ou la signification positive
du péché et de la méprise elle-méme lorsqu'ils sont ressaisis dans la donation divine.

4) "'Ma parole™ : monstration de pneuma et dunamis (1 Co 2, 2-10).

Prenons le chapitre 2 de la méme épitre.

« "Moi-méme, quand je suis venu chez vous, fréres, ce n’est pas avec le prestige de la
parole ou de la sagesse que je suis venu vous annoncer le mystére de Dieu. *Car j’ai décidé
de ne rien savoir parmi vous, sinon Jésus Christ, et Jésus Christ crucifié. *Aussi ai-je été
devant vous faible, craintif et tout tremblant : “ma parole et ma prédication n’avaient rien des
discours persuasifs de la sagesse, mais elles étaient une démonstration faite par la puissance
de I’Esprit, “afin que votre foi ne soit pas fondée sur la sagesse des hommes, mais sur la
puissance de Dieu. ®Pourtant, c’est bien une sagesse que nous enseignons aux chrétiens
adultes, sagesse qui n’est pas de ce monde ni des Princes de ce monde, voués a la
destruction. "Nous enseignons la sagesse de Dieu, mystérieuse et demeurée cachée, que
Dieu, avant les si¢cles, avait d’avance destinée a notre gloire. 8Aucun des Princes de ce
monde ne 1’a connue, car s’ils ’avaient connue, ils n’auraient pas crucifié le Seigneur de
gloire. *Mais, comme il est écrit, c’est ce que l’wil n’a pas vu, ce que l’oreille n’a pas
entendu, et ce qui n’est pas monté au coeur de [’homme, tout ce que Dieu a préparé pour
ceux qui [’aiment. "°En effet, ¢’est 4 nous que Dieu I’a révélé par 1’Esprit. Car 1’Esprit sonde
tout, méme les profondeurs de Dieu. » (TOB)

« 2Je n'ai pas voulu savoir quelque chose auprés de vous sinon Jésus Christos crucifié
%t je me suis présenté en faiblesse, crainte et grand tremblement devant vous. “Et ma

18 Cf Le malentendu comme premier mode d'entendre, et comme premier mode de croire .

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2014/10/16/30779397.html

14 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

parole — donc il est porteur de la parole de I'Evangile, il est apostolos, envoyé pour dire la
parole de I'Evangile, et il dit maintenant "ma parole" — et mon annonce (kerygma) n‘ont pas
consisté en parole persuasive... »

La vous avez des caractéristiques fondamentales du discours qui ont été étudiées par la
philosophie grecque comme relevant, soit du logos en tant qu'il est a lI'origine de la logique,
soit de la rhétorique — Aristote par exemple a écrit une logique mais aussi une rhétorique —
ou la parole est considérée pour son efficacité, mais une efficacité de persuasion. Si vous
voulez : la parole logique obéit & un certain nombre de lois du discours, elle a pour but le
vrai ; alors que la parole de rhétorique a pour but I'efficacité. Le premier sens du mot
rhétorique, parce que ce mot prendra des sens successifs au cours de I'histoire — c'est de
désigner la parole qui effectivement persuade. C'est tres simple : la publicité est une parole
de rhétorique et elle est bonne quand j'achete ; la parole de l'avocat est une parole de
rhétorique (et il est bon qu'il s'aide un peu de la jurisprudence), et sa parole est bonne quand
je suis acquitté. Le mot de rhétorique est un mot qui s'est développé beaucoup dans le champ
de la démocratie, parce que la parole du candidat est bonne quand je mets le bulletin. C'est
une parole qui vise une efficacité ; méme s'il est convaincu que cette efficacité est bonne, sa
visée c'est l'efficacite.

Nous avons ici une parole efficace mais ce n'est pas du tout de I'efficacité dont il était
question a l'instant : « je n'ai pas usé d'une parole persuasive, ni d'une parole de logique
selon ce que réclame la mentalité grecque »

« ...mais dans la monstration de pneuma et dunamis. » Nous avons ici une association de
mots extraordinaires parce que cela fait le lien entre nos premiéres séances et les séances a
venir : "pneuma et dunamis" — Je vous ai dit d'entrée que l'essentiel de ce que nous allions
faire au cours de ces séances, c'est d'étudier le pneuma®’, mot qui dit de la facon la plus
compléte ce que le terme d'énergie peut vouloir dire dans I'Evangile. Or ces deux mots (le
mot de dunamis par lequel nous avons commence, et le terme de pneuma) sont ici assimilés.

> En sorte que votre foi (pistis) — c'est-a-dire votre écoute — ne soit pas dans la sophia (la
sagesse) des hommes (donc dans la philosophie) mais dans la dunamis de Dieu. »

Donc nous retenons ici que pneuma et dunamis sont deux termes pour dire la méme chose.

Retour sur parole christique / parole de philosophie.

Donc Paul vient ici de distinguer la parole qui est en question d'une autre parole qui est la
parole de la philosophie. Les rapports de la parole christique et de la parole de la sagesse
grecque, consciemment ou inconsciemment, n'ont cessé d'étre au cours des siécles ou
accordés (ayant de bons rapports) ou au contraire conflictuels.

Vous n'imaginez pas a quel point ce que nous entendons couramment de I'Evangile est fait
majoritairement d'Occident... puisque la philosophie est la structure de pensée
fondamentale de I'Occident. 1l n'y a de philosophie du reste au sens strict du terme que dans
I'Occident ; il y a de la pensée ailleurs mais elle ne s'appelle pas philosophie. Il ne faut pas
croire que vous donnez un brevet de crédibilité a telle spiritualité éventuellement étrangere —
si vous employez le mot spiritualité dans un sens qui est a revisiter, a réexaminer — il ne faut
pas croire que vous donnez un brevet de vérité du seul fait de dire que c'est une

17 J-M Martin préfére ne pas traduire le mot grec pneuma, voir note 19 (premiére note du I1).

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 15

philosophie ! La philosophie est une pensée d'Occident qui a conduit & I'Occident tel qu'il
est, méme si c'est a travers des méandres, des décours complexes. C'est pourquoi il me
parait qu'une des premiéres choses a faire, pour que la parole de I'Evangile puisse étre
entendue par d'autres cultures que I'Occident, c'est de le dénouer de ces lectures occidentales
qui nous adviennent, de le délier. Ce serait bon pour nous et ce serait bon aussi pour les
autres. Cela ne veut pas dire par la que tout ce qui a été pensé est nul et non avenu, loin de
1. On pourrait voir ¢a dans le détail, mais c'est I'histoire de vingt siecles de pensée.

Dans notre texte Paul vient de dire que sa pensée n'est pas une pensee de Sophia mais il
ajoute : « °*Nous parlons une Sophia — "parler quelque chose" n'est pas francais, mais ici je
décalque du grec — parmi ceux qui sont avancés, mais non pas [une sagesse] de cet aién
(de cet age) ni des archontes™® de cet age qui ont été récusés — ‘mais nous parlons une
sagesse de Dieu. » C'est-a-dire que la folie de Dieu est au fond une sagesse, mais une autre
sagesse. Vous avez entendu tout a I'heure : la sottise de Dieu est sottise a notre oreille ou a
premiere acception, mais cette apparente folie « est plus sage que la sagesse des hommes ».

Donc I'annonce de I'Evangile renouvelle I'nomme, elle I'éveille. Mais elle réveille I'homme
dans un espace nouveau, un aién. Ce mot est trés difficile a traduire. On traduit par siecle
mais ce n'est pas un siecle de cent ans, c'est un espace-temps, un régime, un régne, un
royaume, donc un espace régi.

Je rappelle qu'il y a deux espaces fondamentaux™ :

— Il 'y a celui que Jean appelle le monde, c'est-a-dire ce monde-ci en tant qu'espace régi par
la mort et le meurtre, qui correspond a l'astheneia (la faiblesse) dans le langage de Paul ; ce
royaume dont le Satan est le prince : le Satan est le prince de ce monde, le principe actif.
Comment le Satan peut-il &tre un principe actif ? C'est étudié par Paul en Rm 7.

— Etil y a l'espace ouvert pour I'homme nouveau par I'annonce de I'Evangile, qui ouvre un
espace pour un régne nouveau, le régne de Dieu ou le royaume de Dieu. En grec basileia
désigne aussi bien le regne, qui est plutét temporel dans notre acception, et le royaume qui
est plutdt spatial ; mais le méme mot dit les deux sens dans le grec, si bien que I'nhomme n'est
pas sans avoir lieu, lieu et temps : entendre I'Evangile c'est accéder & un nouveau lieu, c'est
naitre, parce que venir au monde c'est naitre — et ¢a c'est surtout le langage de Jean, mais
I'équivalent se trouverait chez Paul — : « Si quelqu'un ne nait pas de cette eau-la qui est le
pneuma, il n‘accéde pas a I'espace de Dieu (au royaume de Dieu). » (Jn 3). Donc c'est une
naissance. Ce que nous appelions tout a I'heure une guérison, une résurrection, un éveil, un
salut, ca s'appelle maintenant une naissance. Ce sont des noms pour la méme nouveautg.

e Parenthése : nouveauté de I'Evangile par rapport a toute culture.

Le mot "nouveau" est un mot fondamental de I'Evangile. L'Evangile est nouveau par
rapport & toute culture et il faut bien savoir que le nouveau dans I'Evangile est l'avénement

18 |es archontes sont tous ces gens qui ont un certain pouvoir de contrainte, de limitation sur la vie humaine,
y compris d'ailleurs certains pouvoirs judiciaires ou civils qui sont exercés contre le Christ, mais qui sont
entendus ici dans un sens de contrainte qui n'est pas d'une autre zone que la contrainte de la mort. Ces archontes
ont été récusés par la Résurrection qui est la victoire du Seigneur sur les archontes et les puissances. Nous
savons que la derniére de ces puissances est la mort dont il s'est rendu maitre. (J-M Martin. Extrait du cours
donné a I'Institut Catholique en 1972-73).

19 cf "Ce monde-ci” / "le monde qui vient" : espace régi par mort et meurtre / espace régi par vie et agapé.

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2013/09/23/28076310.html

16 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

du plus originaire. C'est un théme qui se trouve indiqué chez Jean : le Baptiste dit, en parlant
du Christ : « Il vient aprés moi parce que d'avant moi il était. » (Jn 1, 30). L'homme
nouveau est en fait I'nomme le plus archaique : c'est la semence d'humanité qui est dans la
parole : « Faisons I'nomme & notre image et semblance. »

Une facon d'entendre ces choses sera d'entrer progressivement dans le discours de la
semence et du fruit. Nous allons prendre le temps de le faire tout a I'heure en lisant une page
des Ephésiens. C'est I'écriture et la pensée de base de I'Evangile, et pour nous cela présente
une certaine difficulté d'écoute parce que nous ne sommes pas structurés ainsi. Nous
sommes structurés plutét par l'idée de la fabrication, alors que la symbolique végétale de la
semence et du fruit induit une structure de pensée tout a fait différente.

Pour le dire en quelques mots repéres qui sont dignes d'étre médités, nous disons : « on ne
peut pas étre et avoir €té » ; ici : on ne peut étre que si on a de toujours été séminalement.

Alors, qu'est-ce que c'est que cette semence ? Tenez cela suspendu, ouvert. Nous verrons
ca et chez Paul et chez Jean, donc c'est une constante. C'est une pensée du dévoilement
accomplissant de ce qui était tenu dans le secret de la semence : qui était, mais qui était sur
mode séminal. Ce qui apparait au terme était secretement tenu dans le germe.

Je vous dis des petites phrases comme ¢a qui sont des repéres dont vous ne soupgonnez
pas la dimension. Au départ c'est un principe que je vous donne. On ne peut se familiariser
avec cela qu'a longueur de lecture. Je suis étonné par le fait que les chrétiens ont été toujours
soucieux de précher les meeurs, de convertir les meeurs, mais pas soucieux de convertir la
pensée. Je me demande pourquoi. C'est premier.

Je continue ma lecture.

« "Mais nous parlons une sagesse de Dieu [qui est] cachée *"en mystéri6™, celle que Dieu
a prédéterminée avant les ages pour notre gloire (notre manifestation), Squ*aucun des
archontes de ce monde n'a connue, car s'ils I'avaient connue ils n'eussent pas crucifié le
Seigneur de la gloire. *Mais comme il est écrit : ""Ce que I'eeil n'a pas vu, 'oreille n'a pas
entendu et n'est pas monté au ceeur de l'homme — le coeur est le principe total de I'étre et du
connaitre humain en langage hébraique — ce que Dieu a préparé pour ceux qu'il aime.” — la
notion de préparation est une notion tres importante pour la compréhension du langage qui
appartient au domaine de la constitution des réserves, de la constitution du caché ; le
moment de la préparation est celui de la déposition des semences : pour Jean cela se passe
pendant les six premiers jours, le septieme jour étant celui, non pas ou Dieu se repose, mais
ou il cesse le travail de déposition des semences pour commencer le travail de la croissance® ;
c'est-a-dire que le septieme jour est le jour dans lequel, depuis l'origine, nous sommes ; « Je
le ressusciterai au dernier jour » veut dire : « je commence a le ressusciter dans ce dernier
jour dans lequel nous sommes » — *°a nous Dieu I'a dévoilé (apekalupsen) par le pneuma
car le pneuma fouille tout, méme les profondeurs (ta bathé) de Dieu. » La notion de
profondeurs a une signification qui est tres souvent liée a la notion de mystérion et de caché :
le caché des choses.

Le mot pneuma est un des mots les plus difficiles, non seulement de I'Evangile mais aussi
de la pensée antique en général. Il nous est malaisé de nous en approcher, ce mot pneuma
que I'on traduit par souffle, par vent, par esprit etc. et qu'il faudrait probablement traduire ici
par "parole effective”. Mais pour cela il faudrait que notre notion de parole soit bien

2 Cf Jn 5, 17-21: le shabbat en débat. Les 7 jours et les 2 ceuvres de Dieu (Gn 1) .

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2014/05/10/29842981.html

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 17

modifiée elle aussi. Ce n'est pas un souffle énergétique qui agit sans rien dire, ce n'est pas
non plus une parole au sens d'une doctrine sur les choses, mais c'est une parole vivante. En
d'autres termes, la aussi c'est justement ce concept qui unit étroitement ce que nous sommes
constamment contraints de diviser en aspect de représentation et en aspect de pulsion, en
langage de connaissance et en langage d'énergétique. Donc le pneuma de Dieu c'est cela qui
nous dévoile tout.

Le pneuma dévoile et le pneuma accomplit, il faut toujours garder cela présent a I'esprit. Ce
qui est en semence vient a visibilité en venant a corps, en venant a fruit : ce qui est contenu
secrétement dans la semence vient, et se donne a voir simultanément en venant. Nous avons
ici le couple fondamental mystérion / apocalupsis c'est-a-dire ce qui est tenu dans le secret et
son dévoilement ; calumma c'est le voile et apo-caluptein c'est retirer le voile donc dévoiler
ou re-véler. Aujourd'hui malheureusement, une révélation dit autre chose, ¢a ne garde pas la
symbolique du voile ou du recouvrement.

Du reste le rapport de ces deux termes est trés subtil parce que la semence n'est pas
simplement négative, elle est en méme temps ce qui se retient en soi, et le dévoilement
n'efface pas : en dévoilant, il garde quelque chose du caché. Tout est affaire d'ceil : le sage
voit le fruit dans la semence ; et le fruit est "selon la semence”, c'est trés important.?

Donc nous avons ici une symbolique qui est articulée a la symbolique végétale de la
semence et du fruit, mais qui également signifie par rapport a toute vie car le mot semence se
dit sperma : de semence a fruit, ou de sperma & corps accompli??. Ceci est le mouvement de
base. Quant a identifier : une semence qu'est-ce que c'est ? Qu'est-ce que j'entends quand je
parle de fruit ? Oui mais pour l'instant nous repérons des structures de parole. Il faut
premiérement bien les repérer avant de prétendre les habiter.

Le sage est celui qui voit le grand dans le petit, celui qui voit le fruit dans la semence, car la
semence est dans le fruit comme le fruit est en germe dans la semence. Tout ceci fait que par
exemple le fruit, qui est donc le grand, est lu par Jean dans le petit. Vous lisez un petit
épisode (la guérison du fils de I'officier royal, la guérison d'un aveugle-né...) mais Jean ne
raconte pas ¢a : en racontant ¢a il raconte la guérison de I'numanité, donc le grand. Méme
dans le mode de construire I'Ecriture néotestamentaire, ceci joue un role. Et le terme
important c'est "selon" : le fruit est selon la semence.

Si on voulait bien ne pas s'en tenir a la signification banale de I'expression, ce serait : « tel
pére tel fils », mais ¢a n'a rien a voir avec ce que nous entendons par la, et cependant c'est
radicalement cela : le fils est la manifestation de ce qu'est secrétement le pére (le pére
comme semence). C'est pourquoi on lit des choses étonnantes : « Le Fils ne peut rien faire
qu'il ne voie faire au Pére. » (Jn 5, 19). Dans notre Ecriture le rapport pére / fils ne se pense
ni psychologiquement ni notarialement, c'est un rapport autre qui est justement éclairé par le
rapport semence / fruit.

1 « Le mustérion (ce qui est tenu en secret) et l'apocalupsis (ce qui est dévoilé) sont deux mots qui
s'appartiennent. Par exemple la parole de dévoilement n'est pas le simple fait de récuser le silence : le rapport
de silence et parole est beaucoup plus subtil que "ou je me tais ou je cause”, car la parole authentique est pleine
de son propre silence, tous les poétes savent ¢a. » (J-M Martin).

22 |La semence (sperma) est liquide a besoin de prendre consistance et prend pour cela élan (hormé) vers son
achévement. Elle se corporifie, elle vient a corps. Pour plus de précisions sur la structure semence/fruit et sur
les autres, voir Caché/dévoilé, semence/fruit, sperma/corps, volonté/ceuvre....

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2013/09/21/28062535.html

18 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

Ainsi au chapitre 8 Jésus dit a ses interlocuteurs : « VVous ne pouvez rien faire que vous ne
voyiez faire a votre pere » (d'aprés Jn 8, 41), or leur pere c'est le diabolos et ce sont des gens
qui cherchent a le tuer. Autrement dit, agissant selon leur semence, ils ne peuvent que
vouloir le tuer. Venir au monde pour Jésus, c'est venir a la mort. Ce monde-ci est régi par le
prince de la mort et du meurtre.

Je dois quand méme prévenir, parce que ceci peut vous choquer inutilement : comment
Jésus peut-il dire a des gens : « Vous étes les fils du diabolos et vous ne pouvez rien faire
d'autre que ce que fait votre pere » (d'aprés Jn 8, 41-44) ? Ca peut paraitre difficile a
entendre. Probablement que, disant cela, il ne dit pas le tout de ses interlocuteurs. En effet il
dit la méme chose a son bon ami Pierre : il I'appelle méme Satan (« Passe derriére Satan »
Mc 8, 33). C'est-a-dire qu'en tout homme il y a semence et semence. L'homme n'est pas
I'indivisible — c'est le sens du mot individuum en latin, atomos en grec — que nous pensons, et
qu'il est advenu surtout a notre époque ; une recherche d'autosuffisance et de compacité.

On pense l'unité sur le mode d'une certaine compacité. Nous avons déja médité cela : I'unité
ne réside pas en cela, la véritable unité est I'unité de deux ; I'unité réside dans la proximité. Il
faut étre deux pour étre un.

Nous ne sommes pas nativement proches. Aimer le prochain... Cette notion de proche et
de prochain est une notion absolument fondamentale & condition qu'on médite sur
I'éloignement et la proximité, sur le sens profond de ces mots-la car ces mots sont fondateurs
d'espace. Il n'y a pas d'individu qui ne soit dans un spaciement, dans une spaciation. Faire
espace est produit par la dis-tance (la distance est un mot fondamental de I'espace) ou par la
dif-férence (la différence est un mot fondamental et de I'espace et du temps).

Etre dis-tant c'est se tenir de part et d'autre, étre dif-férent c'est se porter (ferre) de part et
d'autre. Donc ce sont les premiers principes fondamentaux de tout déploiement. Et ils sont
assez fondamentaux pour que les modes essentiels de différence que sont le temps ou
I'espace aient leur racine en Dieu méme. En effet, en Dieu il y a Pére et Fils, termes
générationnels qui ne sont pas temporels mais qui sont la source du temps, et il y a Christos /
Pneuma, termes qui ne sont pas dans une différence spatiale mais qui sont cependant a la
source de toute dif-fusibilité, dif-fusion, donc de I'espace.

Jindique des lieux fondamentaux, des symboles absolument fondamentaux que nous
omettons de méditer. Notre pensée conceptualise rapidement les choses alors qu'elles
devraient étre symboliquement méditées longuement.

Ceci est une invitation opportune a mediter la grande symbolique fondamentale (pour ce
qui nous intéresse ici) de la semence et du fruit, mais ¢a implique qu'on entre dans un espace
de pensee ou sont mises en question les choses sur lesquelles spontanément nous vivons
comme sur des évidences, ou des choses suffisantes pour marcher, sans plus. Notre rapport
au temps, a l'espace, le rapport de l'individu au collectif, etc. tout cela est revisité par
I'Evangile, et notre natif est radicalement provoqué — j'appelle natif ce qui reléve de notre
premiére naissance, non pas de la naissance qui est d'entendre la parole qui me faire renaitre
de plus originaire ; car c'est ¢a I'enjeu de I'Evangile : c'est de naitre de plus originaire.

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 19

e Parenthése sur les mots nature et personne.

Par parenthése je dis "natif" pour éviter le mot "nature", parce que le mot nature est un mot
de I'Occident. 1l n'est pas une seule fois dans I'Evangile (au sens philosophique du terme)
pas plus que le mot de personne d'ailleurs. Or nature et personne sont les mots dont s'est
servi I'Occident pour déterminer les choses les plus essentielles de la christologie et de la
Trinité. La Trinité c'est une seule nature et trois personnes ; la christologie c'est une seule
personne et deux natures.

Ce n'est pas une critique que je fais parce que les décisions qui sont venues ici sont des
décisions dogmatiques trés importantes, essentielles. Ces décisions sont nécessaires pour
l'oreille occidentale & cause des questions que 1'Occident pose a I'Evangile. L'Occident a le
droit de poser des questions — et s'il y a une question, il y a une bonne et une mauvaise
réponse, et il y a une détermination qui se fait — mais la question elle-méme peut étre
mauvaise dans la mesure ou elle n'est pas celle qui est porteuse du texte. Un texte doit étre
entendu dans la question qui le porte. Une parole n'a de sens que dans la question qui porte
la réponse. Mieux vaut une question sans réponse qu'une réponse sans question. Et au-dela
des nécessités pastorales de répondre aux questions de I'Occident, il faut essayer de
réentendre de plus originaire la parole du Christ. Il ne suffit pas purement et simplement de
répéter ce que légitimement nos péres ont pu penser et entendre en fonction de ce que leur
siécle leur donnait comme capacité d'écoute. Nous avons a refaire a chaque fois ce travail.

Nous avons trouve ici les mots fondamentaux, c'est la richesse de ces chapitres premier et
deuxiéme de la premiére lettre aux Corinthiens : dans ce texte, nous arrivons a cette
détermination du caché et du manifesté.

5) Energéia et accomplissement (Ep. 1, 3-4 et 18-20).

Un autre lieu oU cela est bien développé, c'est I'épitre aux Ephésiens, chapitre premier.

« ®Béni soit Dieu, le Pére de notre Seigneur Jésus Christ: Il nous a bénis de toute
bénédiction spirituelle dans les cieux en Christ. *Il nous a choisis en lui avant la fondation du
monde pour que nous soyons saints et irréprochables sous son regard, dans I’amour.

"Que le Dieu de notre Seigneur Jésus Christ, le Pére & qui appartient la gloire, vous donne
un esprit de sagesse qui vous le révéle et vous le fasse vraiment connaitre ; *qu’il ouvre
votre cceur a sa lumiére, pour gque vous sachiez quelle espérance vous donne son appel,
quelle est la richesse de sa gloire, de I’héritage qu’il vous fait partager avec les saints,
Bquelle immense puissance il a déployée en notre faveur a nous les croyants ; son énergie, sa
force toute-puissante, %] les a mises en ceuvre dans le Christ, lorsqu’il 1’a ressuscité des
morts et fait asseoir a sa droite dans les cieux» (TOB)

a) Ep 1, 3-4 : le passage du séminal de Gn 1 a la manifestation.

« *Béni soit le Dieu et Pére de notre Seigneur Jésus Christ qui nous a bénis en pleine
bénédiction pneumatique (spirituelle) dans les lieux célestes, dans le Christ » : cette
bénédiction intervient & l'ouverture de I'Evangile, au Baptéme, lorsque le ciel s'ouvre et
s'entend la bénédiction patriarcale qui est reconnaissance du Fils : « Tu es mon fils que
j'aime».

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

20 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

Vous pourriez dire : « Mais ¢a s'adresse au Christ et pas a nous. » Eh bien si. Les premiers
chrétiens et saint Paul en premier ont compris tout de suite cela, ils étaient aidés par le fait
que I'expression "fils de Dieu” a déja un sens collectif dans I'Ancien Testament car elle
désigne le peuple d'Israél. Or ici cela s'adresse a Jésus, mais Jésus est le Monogenés, le Fils
un et plein, plein de la totalité de I'humanité que le Pere lui a remis entre les mains. Nous
trouvons la le rapport Christ / humanité dont j'ai dit qu'il était essentiel, qu'il appartenait au
premier Credo. Ce qui arrive au Christ n'est pas quelque chose qui le concerne en singulier,
mais en tant qu'il est I'unité unifiante de I'hnumanité ; probablement méme il cesse d'étre un en
plus par la mort, pour pouvoir étre l'un unifiant de la totalité de I'humanite. « Tu es mon Fils »,
c'est la révélation de la paternité de Dieu Pére puisqu'il reconnait I'numanité comme Fils.

Vous notez qu'au verset 3 cette bénediction est caractérisee comme “pneumatique”. Le
terme de pneuma n'est jamais étranger aux phrases essentielles. "Dans les lieux célestes™ fait
allusion a l'ouverture du ciel a la terre ou s'entend cette parole.

Et cette bénédiction pneumatique a lieu « “selon qu'il nous a choisis en lui avant le
lancement du monde. » Donc cette manifestation est selon une semence, elle est la
manifestation de ce qu'il en était de notre étre séminalement :

Il 'y a un rapport subtil entre la résurrection et le moment du choix (de I'appel) qui a lieu
"avant le lancement du monde™ ; et ce moment est également exprimé comme le moment de
la délibération : quand Dieu dit : « Faisons I'homme comme notre image », il ne crée pas
I'nomme, il pose la semence de I'humanité accomplie, c'est-a-dire du Christ, donc cela
signifie « Faisons le Christ ressuscité ».

Et le texte de Genése ajoute : « Male et femelle il les fit », ce qui concerne Christos en lui-
méme et ce qui concerne I'Ekklésia (ou le Pneuma) c'est-a-dire I'numanité assemblée. Vous
avez la la source secréte (et méme pas totalement secréte) de nombreux développements de
Paul, y compris sur le rapport masculin / féminin®.

La manifestation (colonne de droite) est selon la semence (& gauche)®*

Faisons I'hnomme comme notre image Tu es mon Fils
Choisis avant le lancement du monde ==> bénédiction patriarcale au Baptéme,
appel, délibération (Gn 1) ==> résurrection
semence de I'hnumanité ==> Christ ressuscité

Si vous lisiez le texte de Paul attentivement, vous pourriez faire une colonne ou vous
marqueriez d'un c6té tous les mots qui sont de I'ordre du séminal et de I'autre tous les mots
qui sont de l'ordre de la manifestation® :

2 Cf Ep 5, 21-33 (subordination homme/femme) ; 1Cor 11, 7-11 (voile sur la téte de la femme).

24 Ce tableau est un essai de résumé, il n'est pas de J-M Martin.

2« Nous avons été alertés & détecter ces aspects par la lecture attentive des premiers Péres de I'Eglise, des Ile
et Ille siécles, qui sont antérieurs a la systématisation théologique qui nous embarrasse depuis, et qui, eux, sont
proches de l'entente de ces textes. Ils ont développé ce qu'on appelle parfois une théologie des puissances de
Dieu (de ses dunaméis, de ses vires comme dirait Tertullien) et ils énumeérent la sagesse, le conseil, la

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2013/09/22/28068006.html

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 21

e mustérion est de I'ordre du seminal et apocalupsis (dévoilement) est de I'ordre de la
manifestation ;

e de méme pour la semence et le fruit, ou pour le sperma et le corps.

e de méme pour le désir (ou la volonte) et I'accomplissement.

Pour le moment séminal il y a le terme de théléma (volonté) et celui d'épithumia (désir)
mais comme épithumia a une connotation un peu négative, ce mot ne correspond pas a notre
mot désir qui peut étre un bon désir, mais il correspond a ce que les anciens traduisaient par
concupiscence (c'était un theme d'Augustin). La volonté de Dieu est mon séminal, et quand
je dis : « Que ta volonté soit faite » je ne suis pas dans un conflit de volontés. Ce n'est pas :
« c'est ta volonté, malheureusement ce n'est pas la mienne, mais tu es le plus fort donc je me
résigne », pas du tout. Ici le mot de volonté se pense comme ce que je suis séminalement.
Autrement dit « que ta volonté soit faite » veut dire : « que mon avoir-a-étre arrive a plein
accomplissement ». VVous pouvez repérer toutes ces choses-la.

Mots de I'ordre du séminal Mots de I'ordre de la manifestation
notre avoir-a-étre notre étre accompli
mustérion (ce qui est caché) ==> apocalupsis (dévoilement accomplissant)
sperma (semence) ==> fruit
sperma (semence) ==>  Corps

théléma (volonté) ou épithumia® (désir) ==> ergon (ceuvre)?’

b) Ep 1, 18-20. Le vocabulaire de I'accomplissement.

De la méme facon, dans la deuxiéme partie de ce chapitre 1, ce qui est marqué comme
dévoilement est marqué comme "dévoilement accomplissant”. Tout a I'heure j'ai dit que la
distinction entre donner-a-voir et donner-a-étre n'existe pas car venir-a-étre c'est venir-a-
visibilité. Vous avez donc un vocabulaire qui est de I'ordre de la connaissance ou du voir, et
un vocabulaire qui est de I'ordre de I'activité et du faire, mais ils sont indissociables.

délibération, la volonté, la parole, le pneuma... La théologie trinitaire va d'abord étre enclose dans cette
théologie des puissances, historiquement. Elle s'y trouvera trés a l'aise d'ailleurs, mais on ne I'y laissera pas. »
(J-M Martin. Extrait du cours donné a I'Institut Catholique de Paris en 1972-73).

Voir par exemple un extrait du Dialogue avec Tryphon de saint Justin : « Comme principe (arkhé) avant toute
créature, Dieu a de lui-méme engendré une puissance verbale (une puissance de parole, dunamin logikén) que
I'Esprit Saint (i. e. la Sainte Ecriture, I'A T) appelle aussi Gloire du Seigneur, et aussi tantot Fils, tantdt Sagesse,
tantdt Angélos (Ange ou Envoyé), tantdt Dieu, tantdt Seigneur ou Verbe, et cette dunamis se nomme elle-
méme Chef d'armée lorsqu'elle parut sous forme d’homme a Josué fils de Noun. Si elle peut recevoir tous les
noms c'est parce qu'elle exécute la volonté du Peére et qu'elle est née du Pére par volonté. » (Titres du Christ au
lle s. & partir de : La croix de lumiére (Actes de Jean) ; un passage du Dialogue avec Tryphon de st Justin)

% |a structure semence/fruit ne concerne pas seulement la semence de Dieu, on la trouve aussi en Rm 7, 8 a
propos de l'autre semence : « Prenant élan (ap-hormén) a partir du précepte, il (le péché) mit ainsi en ceuvre
(kateirgasato) en moi [’effectivité de la convoitise (épithumian). » Le mot élan (horme) est un mot de
connotation stoicienne qui désigne la mise en mouvement, la mise en ceuvre.

%" Le couple volonté/ceuvre correspond au couple semence/fruit, le texte de référence est celui-Ci : « Je suis
venu pour faire la volonté de mon Pére et accomplir son ceuvre » (In 4, 34)

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2014/03/07/29383470.html
http://www.lachristite.eu/archives/2014/03/07/29383470.html

22 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

Nous traduisons cela par "dévoilement accomplissant”, comme la croissance d'une plante
par rapport a sa semence est un dévoilement accomplissant : elle accomplit ce qui est
secretement dans la semence en le donnant a voir.

La deuxieme partie du premier chapitre reprend donc le theme du dévoilement mais dans
un vocabulaire qui est un vocabulaire de I'accomplissement.

« 18Que vous ayez les yeux du ceeur éclairés, pour voir quelle est l'espérance de votre
appel, quelle est la richesse?® de la présence (de la gloire) de son héritage dans les
consacrés, et quelle est la grandeur hyperbolique (suréminente) de sa dunamis envers
nous qui avons cru — donc croire releve d'une dunamis — selon I'énergéia (la mise en
ceuvre) de la force de sa vigueur (tou kratous tés iskhuos autou). »

Vous avez une accumulation remarquable de mots qui caractérisent I'énergéia, qui disent
I'énergie : la dunamis, I'énergéia, le kratos, I'iskhuos.

« [C'est cette énergéia] ®qu'il a mise en euvre (énérgésen) dans le Christ en le
ressuscitant d'entre les morts, en le faisant asseoir a sa droite dans les lieux célestes » on
retrouve le coeur de notre Credo.

Qu'est-ce que c'est que I'énergéia ? C'est la dunamis de résurrection qui est premiérement
manifestée dans le Christ, mais qui est une dunamis qui nous ressuscite lorsque nous
acquiescons a cette dunamis christique.

C'est beaucoup trop rapide mais le but était simplement de vous donner une certaine idée®*.

6) L'énergie de la mise en ceuvre (Ph 2, 13 et 1 Co 15, 37-38).

Je vais ajouter simplement un petit mot : « Le Dieu ceuvre (énergei) le vouloir et
I'accomplir » (Ph 2, 13) c'est-a-dire que I'énergéia de Dieu met en nous le vouloir, et ce
vouloir réclame que nous ayons une énergie regue pour accomplir ce que nous voulons.

Pour bien comprendre ceci, I'exemple est encore celui de la semence. Cela se trouve chez
Paul en 1 Cor 15 ; & la question : « **Comment ressuscitent les morts ? Avec quel corps
viennent-ils ? », saint Paul répond par une parabole. «*Ce que tu sémes, ce n'est pas le
corps a venir, mais une graine nue, comme par exemple de blé ou de quelque autre chose
semblable et Dieu Iui donne le corps — Dieu lui donne la croissance jusqu'a corps, a fruit —
selon qu'il I'a voulu — c'est-a-dire selon la semence — et a chacune des semences, son corps
propre. » Vous vous rappelez que nous avons fait le rapprochement entre semence et
volonté. Souvent on traduit de la fagcon suivante : a la question « comment ressusciteront-
ils ? », saint Paul répond : « tu semes une graine nue, et aprés Dieu lui donne le corps comme il

%8 « "Richesse" (ploutos) est un terme trés important chez Paul & condition qu'on comprenne que c'est sa
pauvreté qui est sa véritable richesse, theme éminemment paulinien : on est riche de ce qu'on ne détient pas, car
ne pas détenir est la condition pour constamment recevoir, donc étre ouvert au don.

Le mot richesse a encore d'autre signification chez Paul puisque les termes de richesse et d'héritage désignent
de quelque fagon ces réserves que Dieu a constituées pour les consacrés. On trouve la description de ceci dans
I'apocalyptique (en particulier le livre d'Hénoch) et il ne faut pas le prendre pour de I'imagerie descriptive
enfantine, il s'agit souvent d'une description des états cachés de I'étre humain & quoi on accéde ou a quoi on
émerge, et cette émergence est I'apocalupsis. » (J-M Martin. Groupe saint Paul, décembre 2007).

» Ce chapitre 1 est longuement commenté dans Epitre aux Ephésiens chapitre 1. Deux moments :
"délibération en Dieu" et "résurrection”. Gisement de vocabulaire .

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2014/05/21/29915600.html
http://www.lachristite.eu/archives/2014/05/21/29915600.html

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 23

veut (comme ¢a lui chante) » ; mais pas du tout, il faut traduire : « il lui donne le corps selon
qu'il I'a voulu », et le vouloir c'est le moment séminal. Ceci est trés développé par Paul.

Ca ouvre toute la question de notre rapport constant a Dieu dans l'avoir-a-étre fondamental,
mais aussi dans I'énergéia qui accomplit ce qui est contenu dans l'appel (ou dans la
semence).

Il faut dire aussi qu'a la semence correspond le terme de klésis (appel) a quoi correspond
I'eklogé (I'élection)®® qui est I'accomplissement de I'appel, la réponse faite a l'appel. Or
I'appel vient de Dieu et la réponse que nous faisons a Dieu vient de Dieu, il est I'énergéia
fondamentale.

Tout ceci est un tour d'horizon beaucoup trop rapide qui brosse quelques aspects de la
question. Apreés la pause nous échangeons librement autour de ce que nous avons vu.

111 — Débats

La premiere partie de notre rencontre a été sans doute onéreuse pour vous, elle I'a été pour
moi aussi parce que c'est toujours trés difficile de rassembler beaucoup de choses dont
chacune prise a part mériterait une amplitude ; or il s'agit ici de les rassembler et en plus de
voir comment elles tiennent ensemble. Si bien que c'est avec plaisir que je vous laisse toute
initiative.

a) La foi, c'est un ""entendre'* plus grand que *‘savoir"'.

» Vous avez dit que la foi c'était entendre, pourriez-vous développer cela ?

J-M M : Le terme radical pour dire I'accueil de I'Evangile quand il est considéré comme
quelque chose qui vient, c'est recevoir (lambanein). C'est le mot que Jean emploie le premier.
Et cette réception de ce qui vient, c'est ce que I'ensemble de la premiére Eglise a appelé foi :
la foi c'est recevoir.

Le mot de foi a une histoire complexe, il a des connotations diverses. Dans I'Evangile, la
foi, ce n'est pas "ce que je crois" ou "ce que je crois croire”, la foi c'est I'accueil de ce qui
vient dans le mysteére christique, c'est un nom propre. La foi pour nous c'est un nom commun:
il y a différentes fois, différentes croyances a fortiori puisque le mot est encore plus vaste
(mais souvent ils sont pris I'un pour l'autre).

Pour dire la réception de ce qui vient quand cela vient par la parole, et c'est le cas pour
I'Evangile, un des mots les plus fondamentaux, c'est entendre : la foi, c'est entendre (akouein).
Et entendre est le mot qui vient en premier sous la plume de Jean.

% e moment séminal est celui de la multiplicité, et le moment de la manifestation est celui de l'unité. Sur la
structure du couple appel/élection entendu dans la structure semence/fruit, J-M Martin a trouvé chez un Pére de
I'Eglise une interprétation trés originale de la phrase : « Il y a beaucoup d'appelés mais peu d'élus » (Mt 22,
14). « Voila une phrase qui n'est pas johannique, elle vient des évangiles synoptiques. Elle a été préchée
évidemment dans la mouvance dominante de la peur pour dire : “Faites attention, il n'y en a pas beaucoup” ; or
elle ne signifie absolument pas cela. Les élus et les appelés sont les mémes mais, s'ils sont multiples dans le
moment de I'appel, en tant qu'élus, c'est-a-dire en tant que réunifiés, ils sont peu nombreux.

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

24 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

J'ai dit que le mot le plus basique est lambanein. Mais il peut se déployer... et nous avons
cela dans l'incipit de la premiere lettre de Jean : « Ce que nous avons entendu, ce que nous
avons vu de nos yeux, ce que nous avons contemplé et que nos mains ont palpé au sujet du
logos de la vie (au sujet de la résurrection)[...] nous vous l'annongons » vous avez
I'énumeration de trois sens qui, s'ils sont pris en plénitude de sens, sont équivalents, mais que
Jean n'emploie pas dans n'importe quel ordre. Pour lui ce qui est premier, c'est entendre, et
pourtant il aurait pu, faisant état de I'expérience qu'il a eue du Christ, faire état du toucher ou
du voir. Non. C'est d'abord entendre.

Chacun de ces verbes (entendre, voir, toucher), s'il est pris a plein de lui-méme, dit la méme
chose que le mot de foi, donc I'accueil premier. Mais s'ils se diversifient et viennent les uns
apres les autres comme ici, il y a une constante chez Jean : c'est toujours entendre qui donne
de voir et un voir qui ensuite s'accomplit dans la proximité ; cette proximité ici c'est le
toucher, mais le troisieme terme peut étre variable ; ¢ca peut étre "venir vers", manger, toucher
etc. C'est entendre qui donne de voir. Entendre ouvre les yeux, ouvre la perspective : nous ne
voyons rien que dans I'écoute.

Je peux citer la grande référence qui s'impose et qui est celle de Gn 1 : « Dieu dit "Lumiere
soit"... Lumiére est » ; « et il vit que la lumiére était belle ». Dire donne de voir, et voir est
essentiellement discerner : ce n'est pas simplement I'afflux confus d'impressions qui
envahissent le champ visuel, c'est discerner du loin / du proche, du haut / du bas, du rouge /
du vert, etc. Tout est discernement. Or c'est la parole qui institue les grands discernements.
Cette parole ouvre donc I'espace, la distance. Et la distance a pour fonction fondamentale de
rendre possible la proximité. C'est pourquoi, aprés la vue qui ouvre le loin, le toucher est un
sens de la proximité, un sens de l'intimité : étre proche, venir vers, toucher, étre dans, ce sont
ces verbes qui interviennent en troisiéme lieu dans les énumérations johanniques.

Par ailleurs, structurellement, I'Evangile vient au malentendu. Ce n'est pas du tout quelque
chose de malheureux qui s'est produit par hasard mais c'est ce qui se produit constamment.
« Venir vers le monde »*! c'est venir & la mort ; « venir vers les siens » c'est venir d'abord
vers le malentendu : les siens d'abord ne le reconnaissent pas. Identifier Jésus ne peut étre que
I'effet d'un malentendu parce que j'entends a partir de mon natif ; or ce qui vient n'est pas
ajusté a mon natif. Seulement le malentendu n'est pas purement négatif : le malentendu est
notre premier mode d'entendre. Et entendre n'est pas quelque chose qui va de soi
immédiatement. Entendre, c'est constamment étre susceptible de corriger du malentendu.

C'est ce qui se passe par exemple pour la Samaritaine au chapitre 4. lls ont une longue
conversation au puits. Elle le prend d'abord pour un Judéen quelconque, ce qu'il n'est pas
vraiment. Chemin faisant elle pense que cet étre étrange est peut-étre bien le Prophéte
qu'attendent les Samaritains, et la elle parle a partir de sa capacité de pensée de Samaritaine.
Il I'est en un certain sens et c'est un progrés. La conversation se poursuit, et elle pose la
question : « Ou faut-il adorer ? » Etc. Elle pense ensuite qu'il est peut-étre le Roi-Messie
qu'attendent les Judéens, ce qu'il est, et ce qu'il n'est pas : pas au sens ou les Judéens
I'attendent. Et c'est la donation de I'eau qui est Pneuma qui ensuite permet a la Samaritaine de

31 Cette expression et la suivante se trouvent dans le prologue de I'évangile de Jean.et correspondent & 2 des 3
venues. Cf Les trois venues dans le Prologue de I'évangile de Jean : vers la mort, vers la méprise, vers I'accueil.

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2013/12/26/28741384.html

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 25

le confesser comme “sauveur du monde”. Or Sauveur, c'est son nom propre de Yeshoua®,
donc il est identifié dans son propre. Mais c'est au terme d'un long processus.

Entendre, c'est toujours étre en disposition de corriger ce qu'on croit avoir entendu. Entendre
suscite naturellement chez nous une tentative de redire, de ressaisir, de prendre ce qui se
donne a entendre. Et cependant il faut toujours se replacer dans I'écoute. Entendre est
véritablement un chemin et réclame donc une disposition d'attente : entendre c'est toujours
attendre d'entendre, et les choses essentielles ne sont jamais une affaire entendue.

Cela, qui est vrai pour I'Evangile, est vrai pour toute relation humaine, fondamentalement.
« Untel, je le connais, j'en ai fait le tour ». Non !

Et si on prétend avoir entendu, c'est qu'on a manqué. Ce point est géré par Jean dans le
chapitre 3 & propos de Nicodeme qui arrive en disant : « Nous savons ». Tu parles ! Et ensuite
il y a tout un processus. Finalement, Nicodéme se voit rétorquer : « Tu es rabbi d'Israél et tu
ignores ces choses ! »

C'est dans cette perspective-la que chez Jean entendre est plus essentiel et plus important
que savoir. Car le savoir est une prétention de prise, et méme de prise autosuffisante puisque
si on m'enseigne la démonstration d'un théoréme, je peux laisser le professeur de coté et je la
refais pour mon propre compte. En revanche le pneuma « tu ne sais », le pneuma est quelque
chose qui ne se sait pas, qui ne se prend pas. Mais nous ne sommes pas néanmoins sans
rapport avec lui : « Tu entends sa voix ». Entendre est plus grand que savoir chez saint Jean
parce qu'entendre me laisse dans le lieu d'écoute, alors que le savoir peut m'isoler dans ma
certitude et rompre la relation et I'écoute.

» Saint Paul n'a pas connu Jésus de son vivant, d'ou a-t-il pris ce qu'il dit ?

J-M M : L'essentiel justement ne réside pas dans le connaitre de son vivant, I'essentiel
réside dans la rencontre du Ressuscité. C'est I'expérience de résurrection qui est fondatrice.
Or saint Paul a connu le Ressuscité sur la route de Damas, c'est une expérience spirituelle.

J'ai oublié de dire une chose : entendre, voir et toucher ont des significations usuelles, mais
lorsqu'il s'agit de voir, entendre et toucher le "logos de la vie", c'est-a-dire le Ressuscité, la
parole de résurrection (mais la parole n'est pas simplement un discours), les termes de
sensorialité ne désignent plus simplement la sensorialité grossiere, épaisse qui est la notre. lls
désignent alors des sens pneumatiques (spirituels). 1l y a un "corps pneumatique"”, c'est
I'expression qui se trouve chez Paul. Et que veut dire corps alors, puisque corps et esprit chez
nous ca s'‘oppose ? Ce sont des choses qui nous restent a méditer et a voir.

b) Un peu de botanique : la semence et le fruit.

» Comment la semence devient-elle un fruit ?

J-M M : Le vivant se définit souvent comme celui qui a en lui son principe de croissance,
contrairement a la pierre qui n'a pas en elle de principe de croissance. Mais il I'a en lui a

%2 Yeshoua est une contraction de la forme Yehoshuah (Josué), il provient de la racine trilittére du verbe
« sauver ». Il est souvent traduit par “Il sauve” ou simplement “Sauveur” d'aprés Mt 1, 21: « Elle enfantera un
fils auquel tu donneras le nom de Jésus, car ¢’est lui qui sauvera son peuple de ses péchés. » (TOB). Sur le
texte, voir aussi La rencontre avec la Samaritaine, Jn 4, 3-42, texte de base.

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2013/09/26/28096499.html

26 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

condition qu'il y ait du soleil, de la terre, du soin, de I'eau, de la taille etc. Autrement dit cette
autosuffisance n'est que trés relative. L'unité interne de ce qui s'accroit a partir de ses propres
ressources n'est pas de lI'autosuffisance.

C'est pourquoi on retrouve la méme chose chez saint Paul, en 1 Cor 15, dans le passage que
nous venons de lire**. Dieu donne un corps selon la nature de la semence. La volonté est le
moment séminal®*, le fruit est selon la semence mais c'est Dieu qui donne le corps c'est-a-
dire que cette autosuffisance relative du vivant n'exclut pas que pour les Anciens, c'est le
Dieu qui fait croitre. Autrement dit, le Dieu, on le sent a I'ceuvre dans 1'arbre qui pousse etc.

Il'y a une expérience de Dieu autre que celle qui, nous dirions, fait la différence entre la
cause premiere et les causes secondes. La croissance, c'est méme l'activité christique dans
toute I'histoire de I'humanité : ce qui fait croitre de la naissance originelle dans I'Esprit
jusqu'a I'accomplissement de la totalité, en passant par I'économie, cette gestion des étapes.
Ce sont des themes proprement pauliniens et proprement johanniques.

Donc ce qui donne la croissance, c'est le Dieu... Au fond, Dieu donne la croissance en cela
déja qu'il donne au singulier d'avoir en lui la capacité de croitre a partir de lui.

L'autonomie et la dépendance sont des choses qu'il faut absolument méditer parce que nous
mélangeons un peu tout et nous avons des concepts absolument simplistes. Pour cela il
faudrait revenir a la meditation simple et élémentaire sur le dedans et le dehors plut6t que
spéculer sur la transcendance et I'immanence.

» 1l y a aussi une histoire de temps : cela se fait "selon le temps fixé" (kata kairon).

J-M M : Le kairos est le moment des opportunités du développement, comme la
croissance de la plante est selon le soleil et pas simplement selon son principe interne.

» Je croyais que la saison c'était I'accomplissement.

J-M M : Le kairos, quand il désigne comme souvent la belle saison, c'est effectivement
I'accomplissement. Ce mot a besoin d'étre médité par rapport a d'autres dénominations
comme I'heure, le jour, le siécle. Le kairos est toujours I'opportunité, c'est le "cas" c'est-a-
dire I'occasionnel, cadere (tomber) : ¢ca tombe comme ¢a, donc c'est un ajustement.

» C'est prévu ?

J-M M : C'est plus que prévu, c'est pré-inscrit : c'est séminalement inscrit mais il est assez
curieux d'ailleurs que I'inscription et le code séminal aient a voir I'un avec l'autre. Donc c'est
la lettre inscrite.

» Tu parles de semence et de fruit, et je suis dans ce domaine quotidien : tres souvent nous
avons des graines, nous les plantons et c'est tout un art de s'occuper des semences pour
qu'elles donnent du fruit, par exemple en évitant de planter celle-ci a cote de celle-la, etc.

J-M M : Clest intéressant tout ¢a, mais justement, quel est le bon fonctionnement d'une
parabole ? Comment lire une parabole ?*° Autrement dit : comment entrer dans un espace

B AUl -6°.
% \Voir le deuxiéme tableau vers la fin du I1.

% Voir par exemple Une parole parabolique (cours sur les paraboles professé & partir des paroles
énigmatigues de Mc 4, 10-13 et 21-25).

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2014/11/07/30911831.html
http://www.lachristite.eu/archives/2014/11/07/30911831.html

Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul 27

proprement symbolique et ne pas y injecter des choses qui ne sont pas de sa question ? Que
penser ici d'une prétendue autonomie ou le fruit est tout entier dans la semence ? Eh bien il n'y
est pas tout entier, en un certain sens, parce que c¢a dépend de la terre, de la nourriture, du
soleil, de tout un environnement...

Les questions sur le travail du jardinier sont intéressantes, mais elles ne touchent pas a la
question essentielle 'semence-fruit' telle qu'elle est posée ici. Il ne faut pas injecter dans une
symbolique de parabole tout ce qui peut venir a l'esprit.

Je me rappelle un moment, c'était dans la Niévre, un pays d'agriculteurs. C'était un groupe
ou on avait lu la parabole de la semence : le pére de famille qui séme du bon grain, I'ennemi
qui de nuit séme de l'ivraie par-dessus etc. et puis la question de la séparation des semences.
Il y a un brave agriculteur qui dit : « Eh bien il y a une solution beaucoup plus simple que
d'attendre pour arracher l'ivraie, c'est d'employer un engrais systémique. » Il avait raison,
mais ¢a n'a aucun sens par rapport a la parabole. Une parabole a une volonté, elle est une
semence : elle va dans une certaine direction et je ne peux pas lui injecter des questions qui
I'importunent, qui ne sont pas pertinentes par rapport a sa volonté.

La symbolique de la semence et du fruit, et celle du semeur et du moissonneur, sont
constantes dans les Synoptiques, chez Paul et chez Jean, elles appartiennent donc au
vocabulaire fondamental de notre Nouveau Testament. Et elles nous permettront peut-étre
d'avoir une meilleure perspective de ce qu'est ce mouvement ou ce développement qui est
impliqué par le passage de puissance a acte®.

De facon générale je vais vous donner un conseil d'ami. Quand il s'agit de méditer les
choses les plus fondamentales, préférez une longue méditation de langage symbolique a une
méditation sur des concepts. Par exemple si vous voulez méditer sur la transcendance et
I'immanence, méditez tout bonnement sur le dedans et le dehors, vous arriverez beaucoup
plus loin. La conceptualisation est une réduction des possibilités du langage, elle est
caractéristique a la fois de la faiblesse et de la fécondité (dans un certain domaine) de I'esprit
d'Occident.

c) Le baptéme des mots de notre langage.

Tous les mots que nous employons sont des mots puisés a notre expérience native. Aucun
mot n'est, en lui-méme, susceptible de dire la vérité de ce qui vient. C'est pourquoi, dés le lle
siécle, on parle de la nécessité de baptiser les mots®’. En effet, dans la symbolique

% e rapport puissance/acte (dunamis/énergéia) se trouve chez Aristote, il est proche de semence/fruit mais
Iégérement différent, surtout au niveau du vocabulaire, puisque chez saint Paul le mot dunamis dit la puissance
en acte.

%7 En voici l'origine : « Dans "I'imposition des mains", ils disent & la fin : « pour la Rédemption angélique »
c'est-a-dire pour celle que les Anges ont aussi, afin que celui qui a obtenu la "Rédemption™ se trouve baptisé
dans le NOM méme dans lequel son ange a été baptisé avant lui. — Il est fait allusion ailleurs au baptéme des
anges. Il est dit ici que les anges se font baptiser pour nous, et c'est ce qui a donné lieu chez moi a I'expression
que j'ai souvent employée : « les mots de notre vocabulaire doivent étre baptisés afin de pouvoir dire... », c'est-
a-dire perdre leur sens usuel pour re-susciter, laisser mourir leur sens usuel pour ressusciter a la capacité neuve
de dire la nouveauté christique. — °Or, au commencement, les Anges ont été baptisés dans la "Rédemption” du
NOM qui est descendu sur Jésus, sous la forme de la colombe» (Extrait de Théodote n 22 commenté par J-M
Martin a la fin de Gnose valentinienne : Lieux fondamentaux, angélologie, chambre nuptiale. Citations
d'Extraits de Théodote..

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/
http://www.lachristite.eu/archives/2013/10/03/28139771.html
http://www.lachristite.eu/archives/2013/10/03/28139771.html

28 Jean-Marie Martin. L'Energie en saint Jean et saint Paul

paulinienne du baptéme, le baptéme est une plongée dans la mort pour res-susciter, pour se
relever dans un autre espace. Or il faut que les mots de notre langage soient crucifies, il faut
qu'ils meurent a leur sens usuel pour pouvoir accéder a dire quelque chose de la nouveauté
christique. Donc il y a tout un travail.

Je vous disais que I'Evangile concerne les hommes, mais il concerne les hommes parce
qu'en premier il concerne le propre de I'hnomme qui est la parole. C'est pourquoi baptiser la
parole est quelque chose d'essentiel ; d'ou la nécessité de prendre conscience des
particularités, des limites, des champs d'application. Nos mots, quand nous les entendons
dans I'Ecriture, n'ont jamais le sens exact de nos mots natifs. Donc chaque fois il y a la
nécessité de ce qu'on peut appeler l'oreille fine, la fine oreille. Et ¢a se cherche, ¢a se
demande, la fine oreille, car si Dieu parle, il donne la parole, mais il donne aussi que
j'entende, & "I'heure” ou il donne que j'entende.

C'est un theme majeur de Paul que nous avons rencontré : « Dieu donne le vouloir et le
faire » (Ph 2, 13), il donne que je fasse. Et quand Jésus dit chez Jean, au chapitre 5, au
paralysé : « Léve-toi et marche », c'est une parole qui donne qu'il marche, ce n'est pas une
parole qui marche a la place de celui qui va marcher. Cela souléve pour nous un probleme
grave, celui de la liberté humaine, si je n'entends qu'a la mesure ou il m'est donné d'entendre.
Mais nous avons une fausse idée de la liberté et ce point-la est a examiner de facon tres
attentive.

Quand je disais® que la parole de Dieu est efficace quand Dieu dit « Lumiére soit », et
qu'elle n'est plus efficace, qu'elle est désceuvrée quand il dit : « Tu ne mangeras pas », Vous
auriez pu répondre : c'est la liberté de I'nomme. Et non, ce n'est pas comme cela que Paul
traite la question, la liberté ne réside pas en cela. La liberté est un mot tres important,
essentiel, mais peut-étre pas dans l'usage que nous lui accordons. Ici il y a un tout un chemin
de réflexion trés précieux qui s'ouvre, tres difficultueux et tres précieux. Apprendre a penser
"je et tu" dans mon rapport a Dieu autrement que sur le mode de mon "je et tu" natif, car
dans mon "je et tu" natif c'est d'autant plus toi qui fait que c'est moins moi et vice versa. Et
gu'est-ce qui adviendrait si c'était d'autant plus lui que c'est plus moi ? La théologie s'ingénie
a faire la part de la liberté humaine et la part de la grace divine. Erreur.

La question ici est une ré-identification de la dimension christique séminale de tout
homme. C'est la que se trouve le véritable rapport a Dieu qui n'est pas un rapport de
compétition ou de partage des taches.

C'est quand méme terrible d'énoncer en quelques mots un probléeme qui a divisé la
theologie occidentale jusqu'a I'nérésie parfois, en des écoles de théologie différentes, sachant
qu'il s'agit de la trace de la liberté ; de I'avoir énoncé et resolu en quelques mots. C'est
terrible de donner la résolution d'un probleme comme je l'ai fait ici parce que je pense que
cette résolution ne peut étre entendue véritablement qu'au terme d'un long chemin, et peut-
étre qu'en donnant la solution hativement, je bouche le chemin.

Soyez surtout contents quand vous ne comprenez pas trop vite, car le chemin de pensée est
quelque chose d'essentiel a la pensée, si bien que, si le mot d'énergie est un mot qui désigne
le Christ, comme on I'a vu chez Paul, le mot de chemin aussi : « Je suis le chemin ».

B voirle 11 - 1°.

Publié sur www.lachristite.eu le 20/10/2016



http://www.lachristite.eu/

